

## শ্রীল অভয়তরণারবিন্দ ভক্তিবেদান্ত স্বামী প্রভূপাদ

अध्यानिक कृष्णकाकाद्वः आहात चित्रं है हा अधार्य

देशक युष तह बाँक गुरा कथतर त्यार काक कवात मर्तारकृष्ट लक्ष ३८७ कथतास्त्रव विचा नाम की हैन कवा। अकरवार प्रनासारम क्षणास्त्रव किया नाम अधीव ८ टरकृषा भवनार्थ नीयन कवरत करियम १

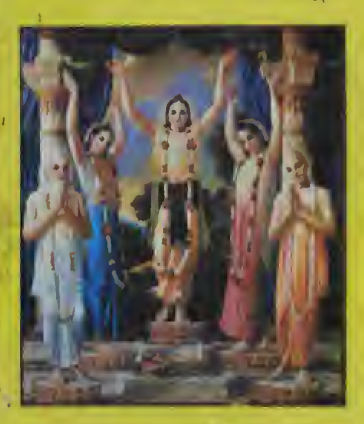
> शत कृष्ण शत कृष्ण कृष्ण कृष्ण शत शत । शत वाम शत ताम ताम ताम शत शत ॥

য়ত কালিয়তে দ মানুষদেশ উজ্জান কৰার জন্য এই নাম স্বেলীনের প্রবর্তন করের স্বেল্ডিন। বুলি নামক প্রস্থা বছর মারের প্রয়েশ্বর জন্য এই নাম স্বেলীনের প্রবর্তন করের স্বেল্ডিন।

## পঞ্চতুক্রপে

# ভগৰান শ্ৰীকৃষ্ণ দৈতন্য মহাপ্ৰভু

धिक्योठ्डा यह धर्





কৃষ্ণকৃপাত্রীমূর্তি জগদগুরু শ্রীল অভয়চরণারবিন্দ ভক্তিবেদান্ত সামী প্রভূপাদ গাঙ্জাতিক কৃষ্ণভালনামূত সংগ্রের প্রতিষ্ঠাতা গ্রাচায়া

# পঞ্চতত্ত্বরূপে ভগবান শ্রীকৃষ্ণচৈতন্য মহাপ্রভু

শ্রীল কৃষ্ণদাস কবিরাজ গোষামী কর্তৃক বিরচিত শ্রীচেতনা-চরিতামুতের সপ্তম পরিক্ষেদ

আন্তর্জাতিক কৃষ্ণভাৰনামত সংখ্যের প্রতিষ্ঠাতা-আচার্থ কৃষ্ণকৃপাশ্রীমৃতি শ্রীল অভয়চরপারবিন্দ ভক্তিবেদান্ত যামী প্রকৃশাদ কৃত Lord Chaitanya in five features গ্রন্থের বঙ্গানুবাদ। অনুবাদক ঃ শ্রীমদ্ ভক্তিচাক বামী



ভক্তিবেদান্ত বুক ট্রাস্ট

শ্বীয়ামাপুৰ, কলবাতা, বোহাই, দিউ ইয়ক, পদ্ এংশ্রনেস, লভন, দিডনি, প্যাবিস, বোন, হংকং

#### প্ৰকাশক :

ভক্তিবেদান্ত বৃক ট্রাস্টের পক্ষে শ্রীশ্যামরূপ দাস ব্রন্ধচারী

প্রথম সংস্করণ ঃ ৩০০০ কপি, ১৯৮৬ দ্বিতীয় সংস্করণ ঃ ৩০০০ কপি, ১৯৮৯ তৃতীয় সংস্করণ ঃ ৫০০০ কপি, ১৯৯৮

## গ্রম-মত :

১৯৯৮ ভক্তিবেদান্ত বুক ট্রাস্ট কর্ড়ক সর্বস্বস্ত সংবক্ষিত

#### मुज्य :

ভক্তিবেদান্ত বুক ট্রাস্ট প্রেস শ্রীমারাপুর চন্দ্রোদয় মন্দির শ্রণাঃ শ্রীমায়াপুর, জেলা : নদীয়া পশ্চিমবঙ্গ

## ভূমিকা

প্রায় পাঁচশ' বছর পূর্বে গ্রীকৃষ্ণটেভনা মহাপ্রভূ যে ভবিষাধাণী করেছিলেন, সেই ভবিষাধাণীকৈ সার্থক করে আজ পৃথিবীর প্রায় প্রতিটি শহরে, নগরে, প্রায়ে-গঞ্জে 'হরেকৃষ্ণ মহামন্ত্র' কীন্তিত হচ্ছে। লস্ এপ্লেলেস্ থেকে লন্ডন, বোধাই থেকে 'বুরেনস্ এয়ারস্, পিট্স্ বার্গ এবং মেল্বোর্গ থেকে প্যারিস এবং এমনকি মঙ্কো পর্যন্ত সর্বত্রই আজ সকল বয়সের, সকল বর্গের, সকল জাতির এবং সকল ধর্ম-বিশ্বাসের মানুষেরা 'কৃষ্ণভাবনামৃত' নামক অভ্তপূর্ব এই যোগ-প্ছতির আনন্দময় স্বাদ আস্বাদন করছেন।

এই 'কৃষ্ণভাবনামৃত আন্দোলন' ওরু হয়েছিল আজ থেকে প্রায় পাঁচশ' বছর পূর্বে, যখন ভগবান শ্রীকৃষ্ণ শ্রীকৃষ্ণচৈতনা মহাপ্রভুরূপে আবির্ভৃত হয়ে ভারত উপমহাদেশকে 'হরেকৃষ্ণ মহামন্ত্র'—হরে কৃষ্ণ হরে কৃষ্ণ কৃষ্ণ হরে হরে। হরে রাম হরে রাম রাম রাম হরে হরে॥ —কীর্তনের ঘারা প্রাবিত করেছিলেন। প্রকৃত ভগবৎ-প্রেম যে কি, সেই গৃঢ় তত্ব উন্মোচিত করার জনা ভগবান শ্রীকৃষ্ণ আজ থেকে প্রায় পাঁচশ' বছর আগে তাঁর প্রম ভত্তের ভাব অবলম্বন করে শ্রীকৃষ্ণ চৈতনা মহাপ্রভুরূপে এই ধরাধামে অবতীর্ণ হয়েছিলেন। তাঁর মৃষ্য পার্বদবৃদ্দ শ্রীনিত্যানন্দ, শ্রীঅহৈত, শ্রীগদাধর এবং শ্রীবাস—এদের মাধ্যমে তিনি শিক্ষা দিয়েছিলেন যে, কিভাবে কেবলমাত্র 'হরেকৃষ্ণ মহামন্ত্র' কীর্তন করার মাধ্যমে এবং ভাবারেশে ভন্ময় হয়ে নৃত্য করার মাধ্যমে, ভগবৎ-প্রেম লাভ করা যায়।

শ্রীচৈতনা মহাপ্রভুর মহান পার্ধন এবং পরম বৈষ্ণব প্রবর শ্রীল কৃষ্ণাস করিবাজ গোস্বামীকৃত শ্রীচৈতনা মহাপ্রভুর পূত লীলাচরিত গ্রন্থ শ্রীচৈতনা চরিতামৃত রচিত হুয়েছিল শ্রীমন্মহাপ্রভুর অপ্রকটের অবাবহিত পরেই। এই গ্রন্থে শ্রীমন্মহাপ্রভুর পরম রসময় লীলাবিলাসের কাহিনী বিস্তৃতভাবে বর্ণনা করা হয়েছে এবং তাঁর নিগৃত্ত পারমার্থিক তন্ধ্ব-দর্শনের গভীরে প্রবেশ করে এক গবেষণামূলক অনুসন্ধানের প্রয়াস করা হয়েছে।

পাশ্চাতা দেশসমূহে শ্রীমশ্মহাপ্রভূর বাণীর প্রসারকক্ষে 'আন্তর্জাতিক কৃষ্ণ- ' ভাবনামৃত সংঘের' প্রতিষ্ঠাতা ও আচার্য কৃষ্ণকৃপাশ্রীমৃতি শ্রীল অভয়চরণারবিন্দ ভিত্তিবেনাও স্বামী প্রভূপাদ ভগবন্দীতা যথায়থ, শ্রীমন্ত্রাগবত, ভতিবসামৃতিসিধ্ধ এবং অনানা বহু ভতিতিব্বপূর্ণ গ্রন্থাবালীর মতো এই মহান গ্রন্থাটিও ইংরাজীতে অনুবাদ করেছিলেন এবং প্রতিটি প্রোক্তের বিস্তৃত বাাখ্যাসই ভাষা প্রদান করেছিলেন। এখন, তাঁর অবস্থন শিষারূপে আমরা বাংলার পাঠক-পাঠিকাদের জনা তাঁর ভাষাসহ এই মহুর্থাবার বাংলা অনুবাদের কাজে প্রবৃত্ত হয়েছি। যদি আমরা এই গ্রন্থাটি বাংলার প্রতিটি ঘরে ঘরে পৌছে দিতে পারি এবং সেটি পাঠ করে যদি প্রতিটি পাঠক-পাঠিকার হৃদরে অপ্রাকৃত ভাবের সঞ্জার হয় ও তার ফলে যদি তাঁরা ভগবৎ-প্রেম লাভে সমর্থ হন, তাহলে আমরা আম্মাদের এই গ্রন্থ অনুবাদ, সম্পাদনা ও প্রকাশনার প্রয়াসকে সার্থক বলে মনে করব।



আন্তর্জাতিক কৃষ্ণভাবনামৃত সংঘের প্রতিষ্ঠাতা-আচার্য কৃষ্ণকৃপাশ্রীমৃর্তি শ্রীল অভয়চরণারবিন্দ ভক্তিবেদান্ত স্বামী প্রভূপাদ

## শ্রীল প্রভূপাদের সংক্ষিপ্ত জীবনী

প্রীল অভয়চরণারবিন্দ ভক্তিবেদান্ত স্বামী প্রভুপাদ ১৮৯৬ সালে কলিকাতায় আবির্ভৃত হয়েছিলেন। ১৯২২ সালে কলিকাতায় তিনি তাঁর গুরুদেব প্রীল ভক্তিসিদ্ধান্ত সরস্বতী গোস্বামী প্রভূপাদের সাক্ষাৎ লাভ করেন। প্রীল ভক্তিসিদ্ধান্ত সরস্বতী গ্রামান্ত ভক্তিমার্গের বিদদ্ধ পণ্ডিত এবং ৬৪টি গৌড়ীয় মঠেব (বৈদিক সংযের) প্রতিষ্ঠাতা। তিনি এই বৃদ্ধিদীপ্ত, তেজস্বী ও শিক্ষিত যুবকটিকে বৈদিক জ্ঞান প্রচারের কান্তে জীবন উৎসর্গ করতে উদুদ্ধ করেন। খ্রীল প্রভূপাদ এগার বছর ধরে তাঁর আনুগতো বৈদিক শিক্ষা গ্রহণ করেন এবং পরে ১৯৩৩ সালে এলাহাবাদে তাঁর কাছে দীক্ষাপ্রাপ্ত হন।

১৯২২ সালে শ্রীল ভক্তিসিদ্ধান্ত সরস্বতী ঠাকুর শ্রীল প্রভূপাদকে ইংরাজী ভাষার মাধ্যমে বৈদিক জ্ঞান প্রচার করতে নির্দেশ দেন। পরবর্তীকালে শ্রীল প্রভূপাদ ভগবদ্গীতার ভাষ্য লিখে গৌড়ীয় মঠের প্রচারের কাজে সহায়তা করেছিলেন। ১৯৪৪ সালে তিনি এককভাবে একটি ইংরাজী পাক্ষিক পত্রিকা প্রকাশ করতে শুকু করেন। এমন কি তিনি নিজ হাতে পত্রিকাটি বিতরণাও করতেন। পত্রিকাটি এখনও সারা পৃথিবীতে তাঁর শিষাবৃদ্দ কর্তৃক মুদ্রিত ও প্রকাশিত হচ্ছে।

১৯৪৭ সালে গ্রীল প্রভূপাদের দার্শনিক জ্ঞান ও ভত্তির উৎকর্ষতার স্বীকৃতিরূপে 'গৌড়ীয় বৈষ্ণর সমান্ধ' তাঁকে "ভত্তিবেদান্ত" উপাধিতে ভূষিত করেন। ১৯৫০ সালে তাঁর ৫৪ বছর বয়সে গ্রীল প্রভূপাদ সংসার জীবন থেকে অবসর গ্রহণ করে চার বছর পর বানপ্রস্থ আশ্রম গ্রহণ করেন এবং শাস্ত্র অধ্যয়ন, প্রচার ও গ্রন্থ রচনার কাজে মনোনিবেশ করেন। তিনি বৃন্ধাবনে খ্রীশ্রীরাধা-দামোদর মন্দিরে বসবাস করতে থাকেন এবং অতি সাধারণভাবে জীবনযাপন করতে গুরু করেন। ১৯৫৯ সালে তিনি সন্ন্যাস গ্রহণ করেন। খ্রীশ্রীরাধা-দামোদর মন্দিরেই শ্রীল প্রভূপাদের শ্রেষ্ঠ অবদানের সূত্রপাত হয়। এখানে বসেই তিনি শ্রীমন্ত্রাগবতের ভাষা ও তাৎপর্যসহ আঠার হাজার শ্লোকের অনুবাদ করেন এবং 'অন্য লোকে সুগম যাত্রা' নামক গ্রন্থটি রচনা করেন।

১৯৬৫ সালে ৭০ বছর বয়সে তিনি সম্পূর্ণ কপর্দকহীন অবস্থায় আমেরিকার নিউ ইয়র্ক শহরে পৌছান। প্রায় এক বছর ধরে কঠোর পরিশ্রম করার পর তিনি ১৯ সালের জ্লাই ফলে প্রতিষ্ঠা করেন ১ তারিক বৃষ্ণাচারণামুণ সংগ্রা ইস - এর সংগ্রাহাসনাগ্রাহা দলকের মধ্যে গড়ে ওঠে বিশ্ববাদী শতাধিক সালত জ্লান্য সালব ও পত্নী হালাম।

১৯৭৬ সাল ভাল জানুলান পশ্চিম ভানিনিয়াও পরিতা ভূমিতে গাড়ে তেরিগাও ভা বৃদ্ধানে যা এল বৈদিক সমাজের প্রভাবিক এই সমলা হার বিশ্ব এরে তার শিক্ষাবৃদ্ধ পরবর্গী গাল্প ইত্তবাল ও আমেরিকায় আরও আনক পান্ধী আপ্রাম গাড়ে ্তার্থন

প্রাক্ত প্রভুগানে ভাষার, অনুদান হল গ্রান প্রচ্যানলী। থার বছনালৈ যা ব্রার্থপুর্ণ ও পাছার এবং পাছা নামানিও সেই কারণে বিদ্যান সমান্তে তার রান্যাবলী অতীব সমান্ত বেং কা শিক্ষান্ত হালে মাজা সেতাল পায়ারাপে ব্যবহার হাছে বৈশিক্ষান্ত বেং এই প্রথমিকী প্রভাগ করছে, তারই প্রতিষ্ঠিত বিশ্বের অন্যাতন বৃহৎ প্রস্তানালী সাহা ভিত্তিবেশত বৃদ্ধ ব্রামানি স্থানির মান্তের ভাষাতার ভাষানালী সাহা ভিত্তিবেশত বৃদ্ধ ব্রামানি আরার মানে সম্পূর্ণ করেছিলেন।

১৯৭২ সালে আফারিতার ভালাসে গুরুত্বল বিশালম প্রতিষ্ঠান মাধ্যমে জীপ প্রফুলন প্রাথমিক ও মাধ্যমিক ওরে বৈদিক শিক্ষা-ব্যবস্থার প্রচলন করেন। ১৯৭২ সালে মাত্র শিক্ষন ছাত্র নিকে এই গুরুত্বলের সূত্রপাত হয় এবং মাঞ্চ সারা পৃথিমীর ১৫টি গুরুত্বল বিদ্যালয়ে ছাত্রেয় সংখ্যা প্রায় প্রেয় বত্ত

পশ্চিত্রকের নদীয়া জেলার প্রাধ্যম মারাপুরে প্রীল প্রভুপাদ সংস্কার মূল কেন্দ্রটি হাদন করেন ১৯৭১ সালে এখাটো বৈদির শিক্ষা ও সংস্কৃতি চর্চরে জনা একটি বর্গান্তর প্রতিক্রান্তর ভিনি দিয়ে গ্রেছেনা প্রীল প্রভুপাদের নির্দেশ বিদির ভাবসারার উপর প্রতিষ্ঠিত এই রক্তম আর একটি মান্তম গরে উঠেছে কুশবনের শীন্তিকুক্তান্তরকার মন্দ্রির, হামানে আন্ধ্র দেশ দেশান্তর খেবেক আরাও বর প্রাম্থানী বৈদিক সংস্কৃতির অনুশীসন কর্যান্তন

১৯৭৭ সালে টে ধরণাম থেকে মহাকট হওয়ার পূর্বে সীল প্রভুগাদ সমগ্র জন্মতব লাছে ভগলনের কালী পৌরেছ দেবার মন্য উবি বুজাবস্থারেও সমগ্র পৃথিবী টোক্ষাল পরিভ্রমা করে। মানুষের মসলাথে এই প্রভাব সুচিব পূর্বাত্ত সাধ্য করেও ভিনী বৈশিক দর্শন সাহিত্যা, ধর্ম ও সংখৃতি সম্যাধিত কা গ্রম্বানী রহন্য করে গেলেন স্থাব মানুষ্যে এই ক্ষানুত্র মানুষ্য পূর্ব আন্দর্যায় এক নিব্য অংগুভর সঞ্জন লাভ করবে



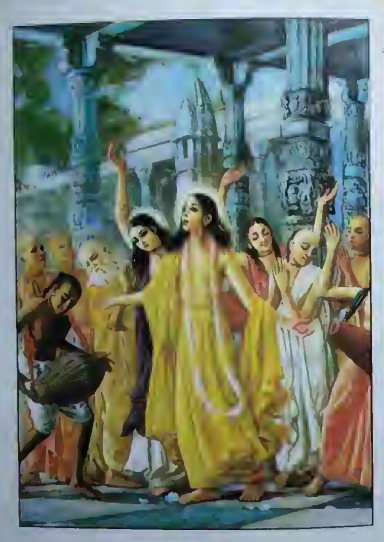
amengag in sale car speak his site.





<mark>খ্রীল ভক্তিসিদ্ধান্ত সনস্বতী গোস্বাতী প্রভুপাদ</mark> জিল অভ্যানকাক্তিক ভক্তিবেদতে এগৌ প্রভুপাদেব প্রভাবাদ্য গুরু কেব।

তাবাদ কর্মা আছিত্যা সহপ্রেট্ডরেপ এবং ছবিলরাম এনিতাবাদ প্রভ্রাপে এপ্রায় মালাপ্রবাদ এবটার্ল স্থাভিন্তেন বলিস্থের স্থাবর্ম—নাম-সংকীতিন প্রবর্তন করে পার্থ চার্লা স্বভাৱে উদ্ধার ব্যায় জ্যা



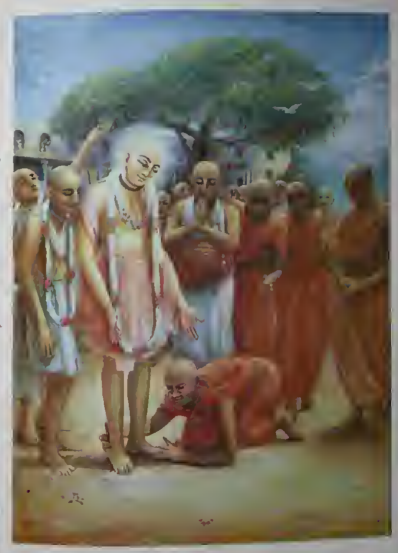
প্রভাৱ অবতীর্ণ চৈতনোর সঙ্গে। প্রভাৱ লঞা বতেন সংবীর্তন রঙ্গে॥ (পৃষ্ঠা-৩)



মাটিতে বসে ইতিকোন মহাপ্রত্ব কোটি সূত্রের মতো উচ্ছাল জ্যোতি প্রবাশ করে।
যাত্র বিচ্ছু ঐথ্য প্রবাশ কর্মিতিকা, তথা সামার্থনী সাংগালীদের প্রধান প্রবাহনী



নাগ জুলি' প্রভু বলে,—বল হবি হবি। এবিধ্যমি করে লোক স্বর্থমন্ত্র ভবি'॥ (পৃষ্ঠা-১৫১)



বেন্ময় মূর্তি তুমি,—সাক্ষাৎ নারাফা। ক্ষম অপরাধ,—পূর্বে যে কৈলু নিন্দন ॥



লীলা পুলয়োত্তম ভগবান শ্রীকৃষ্ণ ও উরে খ্রাদিনী-শতি শ্রীমাটী রাধারাণী উভয়ে মানিল তত্ত্ব কিন্তু কেই সালে তারা ভিন্ন ভিন্ন কল ধারণ করে ব্রজভূমি বুনাবনে নিতা লীলাবিলাসে নিমাধ্য থাকেন।

## পঞ্চতত্ত্বের মাহাত্ম্য

শ্লোক ১ অগত্যেকগতিং নহা হীনার্থাধিকসাধকম্। শ্রীচৈতন্যং লিখাতেহস্য প্রেমভক্তিবদান্যতা ॥ ১ ॥

## শব্দার্থ

জগতি—সব চাইতে পতিতের এক—কেবল এক: গতিম্—গতি, নহা—প্রথতি নিকেন করে, হীন—হঁল, অর্থ—প্রমার্থ, অধিক—ভার থেকে বেশি: সাধকম—প্রশান, স্ত্রীচৈতন্যম্—প্রীচৈতনা মহাপ্রভুকে, নিখ্যতে—লিখ্যত হকে; অসা—ভগবাম প্রীচৈতনা মহাপ্রভুক, প্রেম—প্রেম, ভক্তি—ভিত্তি, বদানাতা—বদানতা।

## অনুবাদ

অগতি বা অকিঞ্চনের গতি, প্রমার্থহীন ব্যক্তির মহদর্থ সাধক শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভূকে প্রণতি নিবেদন করে, তাঁর প্রেমভক্তির বদান্যতা বর্ণনা করছি।

## তাৎপর্য

জড় জগতের বছনে আবদ্ধ জীব অতান্ত অসহায়, কিন্তু মাঘার প্রভাবে বদ্ধ জীব মনে করে, সে তরে দেশ, সমাজ, বহুবাদ্ধর এবং আশ্বীষ স্বজনের দ্বারা সম্পূর্ণকলে নিরাপদ। সে জানে না যে, মৃত্যুর সময় কেউই তাকে রক্ষা করতে পারের না। জড়া প্রকৃতিব নিয়ম এউই কঠোর থে, মৃত্যুর করাল হস্ত থেকে জড় জগতের ক্রেড্র-নিরাপশুহি আমাদের রক্ষা করতে পারে না। ভগবদুগীতায় (১৩/৯) বলা হয়েছে, জন্মমৃত্যুজরাবাধিদৃঃখলোধানুদর্শনম্ – পারমার্থিক পথে কেউ যদি উন্নতি সাধন করতে চান, তা হলে তাঁকে জন্ম, মৃত্যু, জরা ও ব্যাধি, প্রকৃতির এই গরেটি নিয়মের কথা সর্বদাই থাবণ রাখতে হবে। ভগবানের চরপাশ্রম না করলে কেউই এই সমন্ত দৃঃখাদুর্মশা থেকে রক্ষা পেতে পারে না। তাই শ্রীচেতনা মহাপ্রভূই হচ্চেন সম্প্রত্বর এক এক মান্ত আশ্রম। এই কারণেই, বৃদ্ধিমান মানুষেরা কোন জড় আশ্রম অবলন্ধন করেন না। প্রাধারের তীরা সর্বত্বের শ্রীচিতনা মহাপ্রভূব

শ্রীলাদপদের শ্রণাণত হন। এই ধরনের মানুষাকে বলা হয় ভাবিক্ষন অর্থাৎ এই ছড় ছগাতে যার বিদ্ধু নেই। প্রমাধন ভগাবানের আন এক নাম অবিজ্ঞান গোচর কাবল এই ছড় ছগাতের কোন কিছুর প্রতি খার আসতি নেই তিনিই কেবল ইকে উপলব্ধি করতে পারেন। তাই যে সমস্ত মানুষ সর্বভোজন ভগাবানের শ্রণাণত হয়েছেন এবং এই ছড় ছগাতের কোন কিছুর প্রতিই খানের আসত্তি নেই উন্নের প্রকাশন আশ্রম হাছেন শ্রিটিতনা মহাপ্রভু। সকলেই ধর্ম, অর্থা, কাম ও মোন্টের প্রভাগে, কিন্তু শ্রীচিতনা মহাপ্রভু। সকলেই ধর্ম, অর্থা, কাম ও মোন্টের বড় বন্ধু দান করতে পারেন। তাই এই প্রাাকে 'ইনার্থাধিকসাধকম্' বলতে বোঝান হয়েছে যে, ছাগাতিক বিচারে মুক্তি হছে ধর্ম, যা অর্থানতিক উন্নতি এবং ইন্ডিয় তৃত্তি সাধ্যান থেকে প্রেম। ও শ্রম হাছেন সেই প্রেমভাত্তির প্রদাতা। শ্রীচিতনা মহাপ্রভু বংলাছন, প্রেমা পুনার্থা মহানাল—'ভগাবৰ প্রেম হছে জীবের পর্ম পুরুষার্থা।' শ্রীচিতনা-চলিতান্তের প্রথমর প্রকাশ মহালভ্রর প্রথমন প্রকাশন মহালভ্রর প্রথমন করেছেন।

শ্লোক ২ জন্ম জন্ম মহাপ্রভূ প্রীকৃষ্ণটৈতনা। তাঁহার চরপাপ্রিত, সেই বড় ধন্য ॥ ২ ॥

## শ্লোকার্থ

জীকৃষ্ণটেতনা মধাপ্রভূব কর হোক! যিনি তাঁর চরণাপ্রয় করেছেন, তিনি সব চাইতে ধনা।

## ভাৎপর্য

গ্রন্থ মানে হজে দিব। শ্রীটি জন মহাপ্রন্থ হজেন সকল প্রস্তুদের প্রস্তু। কোউ । হক শ্রীটাইনা মহাপ্রপুর চরণাশ্রম করেন, ফ্রেন তিনি সর চাইতে ধনা হন করেণ তিনি শ্রীটাইনা মহাপ্রভুর কুপার প্রভাবে তিংবানের প্রেম্মন্তী, সেবার স্তরে উন্নীত হন যে স্তর মৃত্তিরও অত্যাত। ্ৰোক ৩

পূৰ্বে ওৰ্বাদি ছয় তত্ত্বে কৈল নমস্কাৰ। ওৰুতত্ত্ব কহিয়াছি, এৰে পাঁচেৰ বিচাৰ ॥ ৩ ॥

## **লোকার্থ**

পূৰ্বে আমি ওকতত্ত্ব সমূহক আলোচনা কৰেছি। এখন আমি পঞ্চতত্ত্বে বিচাৰ-বিশ্লেষণ কৰতে চেষ্টা কৰে।

## তাৎপর্য

শ্রীতৈতনা চরিতামুতের আদিলীলোর প্রথম পরিক্ষেদ্রে শ্রীল কুষ্ণানাস করিবান্ধ্র গোস্থামী বলে ওজনীসভিজানীসমীশারতারকান, এই শ্লোকে দীক্ষাওক এবং শিক্ষাওকর তত্ত্ব বিশ্লেষণ করেছেন। সেই প্লোকে ছয়টি তত্ত্ব বয়েছে, যার মধ্যে ওজতত্ত্ব ইতিমধ্যেত্র বর্ণিত হয়েছে। এখন গ্রন্থকার অনা পাঁচটি তত্ত্ব যথা—জনতত্ত্ব (৩গবেন), ওক্সাওত্ত্ব, অবতার-তাত্ত্ব, শতিভাৱ, এবং ভাকতত্ত্ব সম্বন্ধে কর্ণনা কর্যুক্স।

> শ্লোক ৪ পদ্মতন্ত্ব অবতীর্ণ চৈতন্যের সঙ্গে । পদ্মতন্ত্ব লঞা করেন সংকীর্তন রঙ্গে ॥ ৪ ॥

## শ্লোকাৰ্থ

প্ৰীচৈতন্য মহাপ্ৰভূব সঙ্গে পঞ্চতত্ব অৰতীৰ্ণ হয়েছেন, এবং এই পঞ্চতত্ব নিয়েই প্ৰীচেতন্য মহাপ্ৰভূ মহানন্দে সংকীঠন কৰেন।

## ভাৎপর্য

मीयड्रापराज मेरिज्ञा प्रशासन्य प्रातिनंत भवाक निर्माणनी कर्य क्ला इत्साकः कृष्णनीर द्विरावृत्त्वः मार्जालाकान्नतार्वनम् । रहेकः भरकीर्वनमारिकाकांत्र हि भूग्रवसम् ॥

াখাঁব মুশ্য সৰ্বলা কৃষ্ণ নাম খাঁব অঞ্চকান্তি অকৃষ্ণ অধাৎ গোৰ ছিলি জঞ্জ, উলাক আনু ও লাখন পবিবেষ্টিত সেই মহাপুক্তবকে কলিবুগেব সুবুদ্ধিমান মন্যাধনা সংক্ৰীতন যান্তেই ছাবা আনাধনা কৰকেন'' (জীমন্ত্ৰাগৰত ১১/৫/০২)। ছিটাতনা

মহামতু সর্বনাই তার স্বরূপ প্রকাশ শ্রীনিত্যানাদ প্রভু, তাঁর অবতার অবৈত প্রভু, ভাৰ অন্তরক্ষ মতি শ্রীদদাধর প্রভু এবং তার তটস্থা মতি শ্রীবাদ প্রভুর ধারা প্রিবেক্টিও। প্রমেশ্র ভগবানরূপে তিনি উচ্চের মধ্যে বিরাজমান। সকলেরই জানা উচিত যে, প্রীচৈতনা মহ'প্রভূ সর্বদাই এই সমস্ত তাত্তের সাক্ষ বিরাজ কাবন। তাই ঘখন আমরা শ্রীকৃষ্ণচৈতনা প্রভু নিতানন্দ ৷ শ্রীঅবৈত গদাধর শ্রীবাসাদি গৌরভক্তবৃদ্ধ । এই পঞ্চতের মহামন্থ উচ্চারণপূর্বক শ্রীচৈতনা মহাপ্রভূবে প্রণতি নিবেদন করি, তখন সেই প্রণতি পূর্ণতা প্রান্ত হয়। কৃষ্ণভাবনার অমৃতের প্রচারকরূপে শ্রীচৈতনা মহাপ্রভূকে আমরা এই পঞ্চতত্ত্ব মহামন্ত্রে ছারা প্রথমে প্রণতি নিবেদন করি। তারপর আমরা কীর্তন করি-

> श्तु कुरू शत कुरा कुरा कुरा शत शत । হরে রাম হরে রাম রাম রাম হরে হরে ॥

'হরেক্ক মহামন্ত্র' কাঁতনে দশটি নাম-অপরাধ বয়েছে কিন্তু শ্রীক্ষাটেতনা প্রত নিত্যানন্দ। শ্রীঅছৈত গদাধর শ্রীরাসাদি গৌরভক্তবৃত্ধ। এই পঞ্চতত্ত্ব মহামন্ত্র কীর্তনে কোন অপরাধের বালাই নেই। ছীচেতনা মহাপ্রভৃকে বলা হয় মহাবদানা অবতার', অর্থাং তিনি হক্ষেন সব চাইতে উদার অবতার, কারণ তিনি বন্ধ জীবের অপুরাধ প্রহণ করেন না। তাই 'হরেক্ষ্ণ মহামম্ম উচ্চারণের পূর্ণ প্রভাব লাভ করতে হলে, আমাদের প্রথমে অবশ্যই শ্রীচেতনা মহাপ্রভুর আশ্রয় গ্রহণ করতে হবে, এবং 'পঞ্চতত্ত্ব মহামন্ত্ৰ' উচ্চাবণ করার পর 'হরেকৃষ্ণ মহামন্ত্ৰ' কীর্তন করতে হবে। তা হলে তা অভ্যস্ত কার্যকরী হবে।

প্রীচৈতনা মহাপ্রভুর নাম করে অনেক ভক্তবেশী প্রবঞ্চক তাদের নিজেদের মনগড়া মহামন্ত্র তৈরি করে। তাদের কেউ গায়, ভঞ্জ নিতাই গৌর রাধে শামে হরে কম্ব হরে রাম। অথবা, শ্রীকফাটেতনা গ্রন্থ নিতাদন্দ হরে কম্ব হরে রাম শ্রীরাধার্গোকিদ। প্রকৃতপক্ষে পূর্ণ পঞ্চতত্ত্ব মহামন্ত্র ( শ্রীকৃষ্ণাচেতনা প্রভূ নিত্যানন্দ । শ্রীঅদ্বৈত গদাধব শ্রীবাসাদি গৌরভক্তবৃদ্দ ॥) উচ্চারণ করা উচিত, এবং যোল নাম সমন্বিত হরেকৃষ্ণ মহামন্ত্র (হরে কৃষ্ণ হরে কৃষ্ণ কৃষ্ণ কৃষ্ণ হরে *ছরে । হরে রাম হরে রাম রাম রাম হরে হরে ॥* ) कीर्टन कরा উচিত। কিন্তু এই সমস্ত নীতিজ্ঞানশুনা, অবিশেচক লোকেরা হাঁচৈতনা মহাপ্রভব প্রদত্ত পরাকে বিক্ত করে। যেহেতু ভারাও ভক্ত, তাই ভারা তাদের অনভতি এইভাবে ব্যস্ত করতে পাবে, কিন্তু হাঁচেতনা মহাপ্রভুর ওদ্ধ ভক্তদের দারা প্রদর্শিত পত্না হচ্ছে প্রথমে 'শ্রীপঞ্চতত্ত্ব মহামন্ত্র' উচ্চারণ করা এবং তারপর 'হরেকফা মহামন্ত্র' ( হরে कुमा इरत कुमा कुमा कुमा इरत इरत । इरत ताम इरत ताम ताम ताम उरत श्रुत ॥) कीर्टन कड़ा।

গ্রোক ৫ পঞ্চতত্ত্ব—একবস্তু, নাহি কিছু ভেদ। রস আশ্বাদিতে তবু বিবিধ বিভেদ ॥ ৫ ॥

## শ্রোকার্থ

পঞ্চতত্ত্ব এক বস্তু, কারণ চিন্ময় স্তারে সব কিছুই প্রম। কিন্তু তা হলেও চিন্ময় স্তবে বৈচিত্র্য রয়েছে, এবং এই চিৎ-বৈচিত্র্য আস্থাদন করার জন্য তার বৈশিষ্ট্য বা পার্থক্য নিরূপণ করতে হয়।

## তাৎপর্য

শ্রীল ভক্তিসিদ্ধান্ত সরস্বতী ঠাকুর ভার অনুভাষো পঞ্চতত্ত্ব বর্ণনা করে বলেছেন, ''পরম শক্তিমান পরমেশ্বর ভগবান পাঁচটি বিভিন্ন প্রকার লীলা প্রকাশের জন্য পঞ্চতত্ত্বরূপে আবির্ভূত হয়েছেন। প্রকৃতপক্ষে তাঁদের মধ্যে কোন পার্থকা নেই। কারণ তাঁরা হচ্ছেন অন্বয়তত্ত্ব, কিন্তু নীরস ভাবের বাতিক্রমে বিভিন্ন প্রকার অপ্রাকৃত রস আস্বাদন জনা তাঁরা বিবিধ চিৎ-বৈচিত্রা প্রকাশ করেন।" বেদে বলা হয়েছে. পরাসা শক্তিবিবিধৈব শ্রায়তে—"পরমেশ্বর ভগবানের পরা শক্তি বিভিন্নরূপে প্রকাশিত হয়।" বেদের এই উক্তি থেকে বোঝা যায় যে, চিং-জগতে অন্তীন রস বা বৈচিত্র। রয়েছে। খ্রীগৌরাঙ্গ, খ্রীনিতানন্দ, খ্রীডাদৈত, খ্রীগদাধর ও খ্রীবাসাদি পঞ্চতত্ত্বে বন্ধত কোন ভেদ নেই। কিন্তু রস আস্বাদনের উদ্দেশ্যে শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভ 'ভক্তরূপে', খ্রীনিত্যানন্দ প্রভু 'ভক্তস্বরূপে', খ্রীঅদ্বৈত প্রভু 'ভক্ত-অবতার রূপে' গদাধর প্রভু 'ভক্তশক্তি রূপে', এবং শ্রীবাস প্রভু 'গুদ্ধ ভক্তরূপে'—এই পঞ্চ প্রকারে বিবিধ বৈশিষ্টাযুক। এই পঞ্চতত্ত্বের মধ্যে 'ভক্তরূপ', 'ভক্তস্কর্প' এবং 'ভক্ত-অবতার'-ই 'यग्नः', 'প্রকাশ' ও 'অংশ' রূপে প্রভ-বিষ্ণৃতত্ত্ব। 'ভক্তশক্তি' ও 'গুল্ধভক্ত'-বিষ্ণুতত্ত্বের অন্তর্গত তদাখ্রিত অভিন্ন শক্তিতত্ত। যদিও ভগবানের অন্তরঙ্গা শক্তি এবং তটস্থা শক্তি পরমেশ্বর ভগবান বিষ্ণু থেকে অভিন্ন কিন্তু তা হচ্ছে আশ্রিত তবু, এবং শ্রীবিষ্ণু হচ্ছেন আশ্রয়তত্ত্ব। তারা অপ্রাকৃত রস আস্বাদনের জন্য বিভিন্নরূপে প্রকাশিত হয়েছেন। প্রকৃতপক্ষে তাঁদের বৈষম্য কখনই সম্ভব নয়, কারণ উপাসা এবং উপাসককে কোন অবস্থাতেই বিচিন্ন করা যায় না। চিন্ময় ন্তরে একটিকে বাদ দিয়ে অনাটিকে জানা যায় না।

ভগৰান শ্ৰীকৃষ্ণটৈতনা মহাপ্ৰভূ

পঞ্চত্যাত্মকং কৃষ্ণং ভক্তরূপ-স্বরূপকম্। ভক্তাবতারং ভক্তাখ্যং নমামি ভক্তশক্তিকম্॥ ৬॥

## শকার্থ

পঞ্চ-তত্ত্ব আত্মকম্---পঞ্চততের আত্মাধনপ হিনি তাকে: কৃষ্ণম্--শ্রীকৃষ্ণকে: ভক্ত-রূপ—ভক্তরপ: ব্রূপকম্—ভক্তব্রুপ: ভক্ত-অবতারম্—ভক্ত-অবতার: ভক্ত-আখাম্—ভত্তরূপ পরিচিত: নমমি—আমি প্রণতি নিবেনন করি: ভক্ত শক্তিকম্— ভগবানের শক্তি।

## অনুবাদ

প্রীকৃষ্ণের ভক্তরূপ, ভক্তব্যরূপ, ভক্ত-স্ববতার, ভক্ত, ভক্তশক্তি—এই পঞ্চতত্ত্বাত্মক ব্রীক্ষকে আমি দণ্ডবং প্রণাম করি।

## তাৎপর্য

শ্রীনিতানের প্রভু হক্ষেন শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভুর ভাতারূপে তাঁর স্বরূপ। তিনি হচ্ছেন সচ্চিদানন্দ বিগ্রহ। তাঁর দেহ অপ্রাকৃত এবং ভগবস্থক্তিতে আনন্দময়। খ্রীচৈতন্য মহাপ্রভকে তাই বলা হয় ভক্তরূপ, এবং শ্রীনিতানন্দ প্রভকে বলা হয় ভক্তস্বরূপ। শ্রীঅবৈত প্রভু হচ্ছেন ভক্ত-অবতারে বিষ্ণুতত্ত্ব। শান্ত, দাসা, সথা, বাংসলা এবং মধুর রসের বিভিন্ন ধরনের ভক্ত রয়েছেন। শ্রীস্থরূপ দামোদর, শ্রীগদাধর এবং শ্রীরামানন্দ প্রমুখ ভক্তরা বিভিন্ন শক্তি। এর ছারা বেদান্ত-সূত্রের বাক। প্রাসা শক্তিবিবিধেন শ্রান্তে—এই তব্ব প্রতিপন্ন হয়। এই সমস্ত ভক্তদের নিয়ে শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভু, যিনি হচ্ছেন স্বয়ং শ্রীকৃষ্ণ।

## হোক ৭

স্বয়ং ভগবান কৃষ্ণ একলে ঈশ্বর । অদিতীয়, নন্দাত্মজ, রুসিক-শেবর ॥ ৭ ॥

## শ্রোকার্থ

সমস্ত রসের উৎস ত্রীকৃষ্ণ হচ্ছেন স্বয়ং প্রমেশ্বর ভগবান। তিনি অদিতীয়, অর্থাৎ কেউই জার থেকে মহৎ নয় অথবা সমকক্ষও নয়, কিন্তু তবুও তিনি নন্দ মহারাজের পুত্ররূপে আবির্ভূত হন।

## তাংপর্য

এই শ্লোকে দ্রীল কৃষ্ণদাস কবিরাজ গোস্থামী প্রমেশ্ব ভগবান দ্রীকৃষ্ণের যথার্থ স্বরূপ বর্ণনা করে বলেছেন যে, যদিও তিনি হচ্ছেন অহিতীয় এবং সমস্ত চিন্ময় রদের উৎস, তব্ও তিনি নাদ মহারাজ এবং যশোদা মায়ের পুত্ররূপে আবির্ভূত হয়েছেন।

## গ্লোক ৮

রাসাদি-বিলাসী, ব্রজললনা-নাগর । আর যত সব দেখ.—তাঁর পরিকর ॥ ৮ ॥

## গ্ৰোকাৰ্থ

প্রমেশ্বর ভগবান খ্রীকৃষ্ণ হচ্ছেন রাসন্ত্যের প্রম ভোক্তা। তিনি হচ্ছেন ব্রজননাদের নাগর, এবং আর সকলেই হচ্ছেন তাঁর পরিকর।

## তাৎপর্য

রাসাদি-বিলাসী শব্দটি অভান্ত তাংপর্যপূর্ণ। রাসনৃত্য কেবল শ্রীকৃষ্ণই উপভোগ করতে পারেন, কারণ তিনি হচ্ছেন বৃন্দাবনের সমস্ত ললনাদের প্রম নায়ক। অনা সমস্ত ভক্তরা হচ্ছেন তাঁর পার্যদ। যদিও কেউই পরমেশ্বর শ্রীকৃঞ্জের সমকক্ষ হতে পারে না, তব্ও বহু প্রতারক পাষ্ঠ রয়েছে, যারা শ্রীকৃষ্ণের রাসনৃতোর অনুকরণ করে: তারা মায়াবাদী, এবং সকলেরই উচিত তাদের থেকে সাবধান থাকা। রাসনৃত্য কেবল খ্রীকৃষ্ণই বিলাস করতে পারেন, অন্য কেউ তা পাবে না।

## শ্ৰোক ১ সেই কৃষ্ণ অবতীর্ণ শ্রীকৃষ্ণচৈতন্য। সেই পরিকরগণ সঙ্গে সব ধন্য ॥ ৯ ॥

## শ্লোকার্থ

সেই শ্রীকৃষ্টই তাঁর নিত্য পার্ধদদের সঙ্গে নিয়ে শ্রীকৃষ্টটেতন্য মহপ্রেভুরূপে অবতীর্ণ হয়েছেন। তাঁর পার্বদগণও তাঁরই মতো মহিমান্তি।

শ্লোক ১০

একলে ঈশ্বর-তত্ত্ব চৈতন্য-ঈশ্বর । ভক্তভাবময় তাঁর শুদ্ধ কলেবর ॥ ১০॥

## শ্লোকার্থ

ঈশ্বরতত্ত্ব এক ভগবান শ্রীচৈতনা মহাপ্রভূ ভক্তভাব অবলম্বন করেছেন, কিন্তু তব্ও তাঁর দেহ সব রকম জড় কলুষ থেকে মুক্ত, বিশুদ্ধ এবং চিন্ময়।

## তাৎপর্য

স্থাতত্ত্ব, জীবতত্ত্ব এবং শক্তিতত্ত্ব আদি বিভিন্ন তত্ত্ব রয়েছে। স্থাণতত্ত্ব বলতে পরম চেতন সন্তা ভগবান শ্রীবিশ্বুকে বোঝায়। কঠোপনিষদে বলা হয়েছে, নিতো নিতানাং চেতনক্ষেতনানায়—"পরমেশ্বর ভগবান হচ্ছেন সমস্ত নিতা বস্তুর মধ্যে পরম নিত্য এবং সমস্ত চেতন বস্তুর মধ্যে পরম চেতন।" জীবও নিতা এবং চেতন শক্তি, কিন্তু আয়তনগতভাবে তারা অতান্ত ক্ষুদ্র, আর পরমেশ্বর ভগবান হচ্ছেন পরম চেতন এবং পরম নিতা। পরম নিতা পরমেশ্বর ভগবান কখনই জড়া প্রকৃতিজাত অনিতা দেহ ধারণ করেন না, কিন্তু সেই পরম চেতনের অংশ জীবের সেই প্রবণতা রয়েছে। বৈদিক মন্ত্র অনুসারে পরমেশ্বর ভগবান হচ্ছেন অসংখ্যা জীবের একমাত্র প্রভৃ। মায়াবাদীরা অণুচৈতন্য জীবকে বিভূচৈতন্য পরমেশ্বরের সমপর্যায়ভুক্ত করার চেন্টা করে। যেহেতু তারা তাদের মধ্যে পার্থক্য স্বীকার করে না, তাই তাদের দর্শনকে বলা হয় 'অন্তৈতবাদ'। এই শ্লোকটিতে মায়াবাদীদের বিশেষভাবে বোঝান হয়েছে যে, পরমেশ্বর তগবান হচ্ছেন পরম নিয়ন্তা। শ্রীচৈতনা মহাপ্রভু অভিন্ন ব্যজ্ঞন্তনন্দন হয়েও তাঁকে (শ্রীকৃষ্ণকে) ভজনীয় বস্তু বিচারে তাঁরই সেবাভাবিষয় বিগ্রহ ধারণ করেন।

ভগবদৃগীতায় বর্ণনা করা হয়েছে যে, পরমেশ্বর ভগবান শ্রীকৃষ্ণ যখন মনুষ্যরূপ ধারণ করে এই জগতে অবতীর্ণ হন, তখন মূর্খ লোকেরা তাঁকে একজন সাধারণ মানুষ বলে মনে করে। যারা এই রকম ল্রান্ত বিচার করে, তাদের বলা হয় মূঢ়। তাই মূর্বের মতো শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভৃকে একজন সাধারণ মানুষ বলে মনে করা উচিত নয়। তিনি ভক্তভাব অবলম্বন করেছেন, কিল্ত তিনি হচ্ছেন পরমেশ্বর ভগবান। শ্রীচেতন্য মহাপ্রভূব আবির্ভাবের পর, বহু নকল অবতার বেরিয়েছে, যারা বুঝতে পারে না যে, শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভূ হচ্ছেন স্বয়ং শ্রীকৃষ্ণ এবং তিনি কোন সাধারণ মনুষ্য নন। অল্পবৃদ্ধিসম্পর মানুষেরা কোন সাধারণ মানুষকে ভগবান বলে

প্রচার করে তাদের নিজেদের ভগবান তৈরি করে। সেটা মস্ত বড় ভূল। তাই এখানে সাবধান করে দিয়ে বলা হয়েছে, 'তাঁর শুদ্ধ কলেবর',—গ্রীটিতনা মহাপ্রভূর দেহ জড় নয়, তা বিশুদ্ধ চিন্ময়। তাই যদিও গ্রীটেতনা মহাপ্রভূ ভক্তরূপে আর্বিভূত হয়েছেন, তবুও তাঁকে একজন সাধারণ ভক্ত বলে মনে করা উচিত নয়। সেই সঙ্গে আমাদের এটিও বৃঝতে হবে য়ে, যদিও গ্রীটেতনা মহাপ্রভূ হচ্ছেন পরমেশ্বর ভগবান, কিন্তু যেহেত্ তিনি ভক্তভাব অবলম্বন করে অবতীর্ণ হয়েছেন, তাঁর এই লীলাভেদের জনা তাঁকে শ্রীকৃষ্ণের সমপর্যায়ভূক্ত করাও উচিত নয়। গ্রীটেতনাদেব স্বয়ং পরমেশ্বর হলেও, সেবকোচিত লীলা প্রদর্শনকারী, অর্থাং ভক্তের লীলা প্রদর্শনকারী। তাই শ্রীকৃষ্ণটেতনা মহাপ্রভূকে যদি কেউ কৃষ্ণ বা বিষ্ণু বলে সম্বোধন করতেন, তখন ওই ভগবান সম্বোধন না শোনার জনা তিনি কানে আঙ্গুল দিতেন। 'গৌর-নাগরী' নামক এক শ্রেণীর তথাকথিত ভক্ত রয়েছে, যারা শ্রীটিতনা মহাপ্রভূর বিগ্রহ নিয়ে কৃষ্ণলীলার অভিনয় করে। এটি একটি মন্ত বড় ভূল এবং একে বলা হয় 'রসাভাস'। শ্রীটৈতন্য মহাপ্রভূ যখন ভক্তভাব অবলম্বন করেছেন, তখন তাঁকে পরমেশ্বর ভগবান বলে সম্বোধন করে বিবক্ত করা উচিত নয়।

#### শ্লোক ১১

কৃষ্ণমাধুর্যের এক অদ্ভূত স্বভাব । আপনা আস্বাদিতে কৃষ্ণ করে ভক্তভাব ॥ ১১ ॥

## শ্লোকার্থ

শ্রীকৃষ্ণের মাধুর্য রমের এমনই এক স্বভাব রয়েছে যে, সেই রস পূর্ণরূপে আস্বাদন করার জন্য শ্রীকৃষ্ণ স্বয়ং ভক্তভাব অবলম্ব করেন।

## তাৎপর্য

যদিও শ্রীকৃষ্ণ হচ্ছেন সমস্ত আনন্দের উৎস, তবুও নিজেকে আস্বাদন করার জন্য তিনি ভক্তভাব অবলম্বন করেন। এর থেকে বুঝতে হবে, ভক্তরূপে আবির্ভূত হলেও শ্রীচেতন্য মহাপ্রভূ হচ্ছেন স্বয়ং শ্রীকৃষ্ণচৈতন্য তাই বৈষ্ণব কবি গোয়েছেন, 'শ্রীকৃষ্ণচৈতন্য রাধাকৃষ্ণ নহে অন্য'—রাধা-কৃষ্ণের মিলিত তনুই হলেন শ্রীকৃষ্ণচৈতন্য মহাপ্রভূ। চৈতনাখিং প্রকটমধুনা তত্ত্বং চেকামাপ্রম্। শ্রীস্বরূপ দামোদর গোস্বামীন বলেছেন যে, রাধা এবং কৃষ্ণ এক হয়ে শ্রীচেতন্য মহাপ্রভূরূপে প্রকাশিত হয়েছেন।

#### শ্লোক ১২

ইথে ভক্তভাব ধরে চৈতন্য গোসাঞি। 'ভক্তস্বরূপ' তাঁর নিত্যানন্দ-ভাই ॥ ১২ ॥

## শ্লোকার্থ

এই জন্য পরম শিক্ষক শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভূ 'ভক্তভাব' অবলম্বন করেন এবং 'ভক্তস্বরূপ' শ্রীনিত্যানন্দ প্রভূ তাঁর জ্যেষ্ঠ স্রাতা হন।

শ্লোক ১৩

'ভক্ত-অবতার' তাঁর আচার্য-গোসাঞি । এই তিন তত্ত্ব সবে প্রভূ করি' গাই ॥ ১৩ ॥

## শ্লোকার্থ

শ্রীঅবৈভ আচার্য প্রভূ হচ্ছেন শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভূর ভক্ত-অবতার। ভাই এই তিন তত্ত্ব (শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভূ, শ্রীনিত্যানন্দ প্রভূ এবং শ্রীঅবৈত আচার্য প্রভূ) হচ্ছেন ঈশ্বরতত্ত্ব বা প্রভূ।

## তাৎপর্য

'গোসাঞি' মানে হচ্ছে গোস্বামী। যিনি তাঁর মন ও ইন্দ্রিয়সমূহকে সম্পূর্ণরূপে দমন করেছেন, তাঁকে বলা হয় গোস্বামী বা গোসাঞি। যিনি তা পারেন না, তাঁকে বলা হয় গোদাস বা ইন্দ্রিয়ের দাস, এবং সে কখনও ওক্ত হতে পারে না। যিনি মন এবং ইন্দ্রিয়ের বেগ দমন করতে পেরেছেন, তিনি গোস্বামী এবং তিনিই হচ্ছেন ওক্তা। যদিও এক শ্রেণীর তত্ত্বজ্ঞান রহিত মানুষ বংশানুক্রমিকভাবে এই গোস্বামী উপাধির ওক হয় শ্রীল রূপ গোস্বামী থেকে, যিনি গৃহস্থ-আশ্রমে বাংলার নবাব হসেন শাহের মন্ত্রী ছিলেন, কিন্তু যথন তিনি শ্রীচৈতনা মহাগ্রভুর শিক্ষা অবলম্বন করার ফলে চিন্ময় স্তরে উনীত হন, তখনই তিনি গোস্বামীতে পরিণত হলেন। সূতরাং গোস্বামী কোন বংশানুক্রমিক উপাধি নয়, তা হচ্ছে বিশেষ যোগ্যতাবাচক উপাধি। কেন্দ্র শব্দ পারমার্থিক স্তরে প্রভৃত উন্নতি সাধন করেন, তিনি যে কুলেই জন্মগ্রহণ করুন না কেন, তিনি গোস্বামী উপাধিতে ভৃষিত হওয়ার উপযুক্ত। শ্রীচৈতন্য মহাগ্রভু, শ্রীনিত্যানন্দ প্রভু, শ্রীজেবৈত গোস্বামী গ্রভু হচ্ছেন স্বাভাবিকভাবেই গোস্বামী, করেণ

তারা হচ্ছেন বিষ্ণুতর। তারা সকলেই হচ্ছেন প্রভু এবং কখনও কখনও তাদের চৈতনা গোসাথিঃ, নিতাান্দ গোসাথিঃ এবং অদ্বৈত গোসাথিঃ বলা হয়। দুর্ভাগাবশত যাদের গোস্বামীসুলভ কোন বোগাতাই কেই, তাদের তথাকথিত বংশধরেরা বংশানুক্রমিকভাবে অথবা পেশাগতভাবে এই উপাধি অবলম্বন করেছেন। এই আচরণ শাস্ত্রসম্মত নয়।

শ্লোক ১৪ এক মহাপ্রভূ, আর প্রভূ দুইজন । দুই প্রভূ দেবে মহাপ্রভূর চরণ ॥ ১৪ ॥

## গ্লোকার্থ

তাঁদের একজন হচ্ছেন মহাপ্রভূ, এবং অন্য দুজন হচ্ছেন প্রভূ। এই দুই প্রভূ মহাপ্রভূর চরণ-কমলের সেবা করেন।

## তাৎপর্য

যদিও দ্রীচৈতনা মহাপ্রভ্. শ্রীনিতানন্দ প্রভ্ এবং শ্রীঅবৈত গ্রভ্ সকলেই হচ্ছেন বিষ্ণুতত্ত্ব, তবুও শ্রীচৈতনা মহাপ্রভ্ হচ্ছেন পরমতত্ত্ব এবং অন্য দুই প্রভ্ শ্রীচৈতনা মহাপ্রভ্ হচ্ছেন পরমতত্ত্ব এবং অন্য দুই প্রভ্ শ্রীচৈতনা মহাপ্রভ্র অনুগত হওয়ার জন্য ওঁয়ে মেবা করার মাধ্যমে সাধারণ জীবকে শিক্ষা দিছেল। শ্রীচৈতনা-চরিতামূতের আর এক জায়গায় (আদি ৫/১৪২) বলা হয়েছে, একলে ঈশ্বর কৃষ্ণ, আর সব ভূত্য—"একমাত্র ঈশ্বর হচ্ছেন শ্রীকৃষ্ণ, এবং বিষ্ণুতত্ত্ব ও জীবতত্ত্ব সকলেই শ্রীকৃষ্ণের সেবক।" বিষ্ণুতত্ত্ব (নিত্যানন্দ প্রভ্ ও অবৈত প্রভ্) এবং জীবতত্ত্ব (প্রীবাসাদি গৌরতত্তবৃদ্দ) উভয়েই মহাপ্রভ্র সেবায় মুক্ত, তবে বিষ্ণুতত্ত্ব সেবকের এবং জীবতত্ত্ব সেবকের পার্থক্যের কথা সব সময় মনে রাখতে হবে। জীবতত্ত্ব সেবক গুরুদের হচ্ছেন সেবক ঈশ্বর। পূর্ববত্তী শ্লোকে বর্ণনা হরেছে যে, চিং-জ্বগতে কোন বিভেদ নেই, কিন্তু তবুও ঈশ্বরতত্ব্ব এবং সেবক-তব্বের পার্থক্য নিরূপণ করার জন্য এই ভেদ রয়েছে।

শ্লোক ১৫ এই তিন তত্ত্ব,—'সর্বারাধ্য' করি মানি । চতুর্থ যে ভক্ততত্ত্ব,—'আরাধক' জানি ॥ ১৫ ॥

## **শ্লোকার্থ**

এই তিন তত্ত্ব (খ্রীটেতনা মহাপ্রভু, খ্রীনিত্যানন্দ প্রভু এবং খ্রীঅদৈত প্রভু) হচ্ছেন সমস্ত জীবের উপাস্য, আর চতুর্থ যে ভক্ততত্ত্ব (খ্রীগদাধর প্রভু) তিনি হচ্ছেন তাঁদের উপাসক'।

## তাৎপর্য

শ্রীল ভক্তিসিদ্ধান্ত সরস্বতী ঠাকুর তাঁর অনুভাষ্যে পঞ্চতত্ত্ব সদ্বন্ধে বর্ণনা করার সময় বাাখা করেছেন যে, শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভূকে আমরা পরম আরাধ্য বলে বৃঞ্চতে পারি, এবং শ্রীনিতানন্দ প্রভূত ও শ্রীঅদ্বৈত প্রভূ যদিও তাঁর অধীন তর্ব, তবুও তাঁরাও হচ্ছেন আরাধ্য। শ্রীচিতন্য মহাপ্রভূ হচ্ছেন পরম ঈশ্বর ভগবান, এবং শ্রীনিতানন্দ প্রভূত ও শ্রীঅদ্বৈত প্রভূত হচ্ছেন ভগবানের প্রকাশ। তাঁরা সকলেই বিষ্ণুতত্ত্ব এবং তাই তাঁরা জীবের উপাসা। যদিও পঞ্চতত্ত্বের মধ্যে দৃটি তত্ত্ব—শক্তিতত্ত্ব এবং জীবতত্ত্ব অর্থাৎ গানধর ও শ্রীবাস হচ্ছেন ভগবানের আরাধক, তবুও তাঁরা একই স্থরে অধিষ্ঠিত, কারণ তাঁরা। নিত্যকাল ভগবানের প্রেমম্য্রী সেবায় যুক্ত।

শ্লোক ১৬ শ্রীবাসাদি যত কোটি কোটি ভক্তগণ । 'ব্রদ্ধভক্ত'-তত্ত্বমধ্যে তাঁ-সবার গণন ॥ ১৬ ॥

## শ্লোকার্থ

শ্রীবাসাদি ভগবানের আর যে অনন্ত কোটি ভক্ত রয়েছেন, তাঁরা সকলেই হচ্ছেন 'শুদ্ধ ভক্ত'-ভন্ত।

> শ্লোক ১৭ গদাধর-পণ্ডিতাদি প্রভুর 'শক্তি'-অবতার । 'অস্তরঙ্গ-ভক্ত' করি' গণন যাঁহার ॥ ১৭ ॥

## শ্লোকার্থ

গদাধর পণ্ডিতাদি ভক্তরা হচ্ছেন ভগবানের 'শক্তি' অবতার। তাঁরা ভগবানের সেবায় যুক্ত ভগবানের 'অন্তরঙ্গ ভক্ত'।

## তাৎপর্য

ষোড়শ এবং সপ্তদশ শ্লোক সদ্ধন্ধ শ্রীল ভিভিসিদ্ধান্ত সরস্বতী ঠাকুর তাঁর অনুভাষ্যে বিশ্লেষণ করেছেন—"কতকওলি বিশেষ লক্ষণ দ্বারা ভগবানের অন্তরঙ্গ এবং গুদ্ধ ভক্ত চেনা যায়। ভগবানের সমস্ত গুদ্ধ ভক্তরা হচ্ছেন "শক্তিতত্ত্ব"। তাঁদের কেউ মধুর রসে, কেউ বাৎসলা রসে, কেউ সখ্যরসে এবং দাস্যরসে ভগবানের সঙ্গে যুক্ত। তাঁরা সকলেই ভক্ত, কিন্তু তুলনামূলকভাবে বিচার করলে দেখা যায় যে, মাধুর্য রসে ভগবানের সেবায় যুক্ত ভক্ত অন্য সকলের থেকে শ্লেষ। অতএব মধুর রসে নিত্ত আশ্রিত ভক্তরাই শ্রীচৈতনা মহাপ্রভূর অন্তরঙ্গ সেবক। শ্রীনিত্যানন্দ প্রভূ ও শ্রীঅদ্বৈত প্রভূর সেবকেরা সাধারণত বাৎসল্য, সখ্য, দাসা এবং শান্ত রসে অবস্থিত। গুদ্ধ ভক্তরাও যখন শ্রীগৌর-সূন্দরের প্রতি অত্যন্ত প্রীতিপরায়ণ হন, তথনই তাঁরা অন্তরঙ্গ ভক্তের আশ্রয়ে মধুর রসাশ্রিত হন।" ভগবন্তুক্তির মার্গে এই ক্রমোন্নতির বর্ণনা করে শ্রীনরোত্তম দাস ঠাকুর গেয়েছেন—

'गोतान्न' विलाख हे ति भूलक मतीत ।
'इति इति' विलाख नगरान व'रह नीत ॥
आत क'रा निखाँही। एत करूमा हहेता ।
भःभात-वामना प्यांत करत कुछ हरत ॥
विसय छाड़िया करत केन्न रहत मन ।
करत हाम रहतव खीतृन्मवन ॥
तभ-तपूनाथ-भराम हहेरत आकृष्ठि ।
करत हाम दुवाव रम युग्नभीतिछि ॥

"গ্রীচৈতনা মহাপ্রভুর নাম গ্রহণ করার ফলে কবে আমার দেহ রোমাঞ্জিত হবে, ভগবানের পবিত্র নাম গ্রহণের ফলে কবে আমার চোখ দিয়ে অনর্গল ধারায় অব্ধ্রু বর্ষিত হবে? গ্রীনিত্যানন্দ প্রভু কবে আমাকে করুণা করকেন এবং কবে তিনি সংসার বাসনা থেকে আমাকে মৃক্ত করকেন? যখন আমার মন সর্বপ্রকার জড় কলুয় মুক্ত হবে, তখনই কেবল আমার পক্ষে গ্রীবৃদাবন ধাম যথাযথভাবে দর্শন করা হবে, এবং আমি যদি কেবল রূপ গোস্বামী ও রঘুনাথ দাস গোস্বামী প্রমুখ বড় গোস্বামীর নির্দেশের প্রতি আসক্ত হই, তা হলেই কেবল আমার পক্ষে প্রীরাধাক্যথের যুগল প্রেম হাদয়দম করা সম্ভব হবে।" খ্রীচৈতন্য মহাপ্রভুর প্রতি আসক্তির ফলে ভক্ত তংক্ষণাৎ ভাবের ক্তরে উত্রীত হন। কেউ যখন খ্রীনিত্যানন্দ প্রভুর প্রতি অনুরক্ত হন, তখন তিনি সব রকম জড় আসক্তি থেকে মুক্ত হন, এবং

ভগবানের বৃদাবনলীলা হদয়ক্ষম করার যোগা হন। আর সেই স্তরে তিনি যথন বড় গোস্বামীর অনুগতা বরণ করেন, তখন তিনি শ্রীশ্রীরাধা-কৃষ্ণের যুগন প্রেম হদয়ক্ষম করতে পারেন। এওলি হচ্ছে শ্রীটেতনা মহাপ্রভুর সঙ্গে অনুরক্ষতাবে সম্পর্কিত হয়ে, শ্রীশ্রীরাধা-কৃষ্ণের প্রেমভক্তির স্তরে শুদ্ধ ভক্তের উর্নীত হওয়ার বিভিন্ন স্তর।

#### শ্লোক ১৮-১৯

যাঁ-সবা লঞা প্রভুর নিত্য বিহার । যাঁ-সবা লঞা প্রভুর কীর্তন-প্রচার ॥ ১৮ ॥ যাঁ-সবা লঞা করেন প্রেম আস্বাদন । যাঁ-সবা লঞা দান করে প্রেমধন ॥ ১৯ ॥

## শ্লোকার্থ

ভগবানের অন্তরঙ্গ ভক্ত বা শক্তিসমূহ ভগবানের লীলার অন্তরঙ্গ পার্যদ। তাঁদের নিয়েই কেবল ভগবান তাঁর সকীর্তন আন্দোলন প্রচার করেন, তাঁদের নিয়েই কেবল ভগবান প্রেমরম আশ্বাদন করেন, এবং তাঁদের নিয়েই কেবল তিনি জনসাধারণকে প্রেমধন দান করেন।

## তাৎপর্য

তদ্ধ ভক্ত এবং অন্তরঙ্গ ভক্তদের মধ্যে পার্থক্য নিরূপণ করে শ্রীল রূপ গোস্বামী উপদেশামৃত গ্রন্থে নিম্নলিথিত ক্রমোরতির কথা বর্ণনা করেছেন। হাজার হাজার কমীর থেকে একজন বেদজ্ঞ ভক্তজানী শ্রের। এই রকম হাজার হাজার তত্তজানীর থেকে একজন জড় বিষয় মুক্ত ব্যক্তি হচ্ছেন শ্রেয় এবং কোটি কোটি মুক্ত পুরুষদের থেকে একজন কৃষ্ণভক্ত শ্রেয়। এই রকম বহু ভগবৎ-প্রেমীদের মধ্যে এজগোপিকারা হচ্ছেন শ্রেষ্ঠা, এবং সমস্ত ব্রজগোপিকাদের মধ্যে শ্রীমতী রাধারাণী হচ্ছেন শ্রেষ্ঠা। শ্রীমতী রাধারাণী যেমন শ্রীকৃষ্ণের অত্যন্ত প্রিয়, ভেমনই তার কৃষ্ণ রাধাকুণ্ডও ভগবান শ্রীকৃষ্ণের অত্যন্ত প্রিয়।

শ্রীল ভক্তিসিদ্ধান্ত সরস্বতী ঠাকুর তাঁর অনুভাব্যে বলেছেন যে, পঞ্চতত্ত্বের মধ্যে দুজন ইচ্ছেন শক্তিতত্ত্ব, অপর তিনজন হচ্ছেন শক্তিমানতত্ব। অন্যাভিলাষ শৃন্য অস্তরঙ্গ ভক্তরা জ্ঞান এবং সকাম কর্মের প্রভাব থেকে মৃক্ত হয়ে আকুলভাবে শ্রীকৃঞ্জের সেবায় যুক্ত। তাঁরা হচ্ছেন শুদ্ধ ভক্ত এবং তাঁদের মধ্যে যাঁরা প্রেমভক্তি-

পরায়ণ তাঁদের বলা হয় মাধূর্য রঙ্গের ভক্ত বা অন্তরঙ্গ ভক্ত। বাৎসলা, সখা এবং দাসা রস মাধূর্য প্রেমের অন্তর্ভুক্ত। তাই, এই সম্পর্কে সিদ্ধান্ত করা যায় যে, প্রতিটি অন্তরঙ্গ ভক্ত ভগবানের শুদ্ধ ভক্ত।

শ্রীচেতন্য মহাপ্রভূ তাঁর স্বরূপ-প্রকাশ শ্রীনিত্যানন্দ প্রভূসহ তাঁর লীলা আস্বাদন করেন। তাঁর ওদ্ধ ভক্ত এবং তাঁর তিন পুরুষাবতার—কারণাদ্ধিশায়ী বিষ্ণু, গর্ভোদকশায়ী বিষ্ণু এবং ক্ষীরোদকশায়ী বিষ্ণু সংকীর্তন প্রচার করার জন্য সর্বদাই ভগবানের সঙ্গে থাকেন।

শ্লোক ২০-২১
সেই পঞ্চতত্ত্ব মিলি' পৃথিবী আসিয়া।
পূৰ্ব-প্ৰেমভাণ্ডারের মুদ্রা উঘাড়িয়া।। ২০ ॥
পাঁচে মিলি' লুটে প্রেম, করে আস্থাদন।
যত যত পিয়ে, তৃষ্ণা বাঢ়ে অনুক্ষণ।৷ ২১ ॥

## শ্লোকার্থ

শ্রীকৃষ্ণ হচ্ছেন অপ্রাকৃত প্রেমের ভাণ্ডার। যদিও পূর্বে যখন কৃষ্ণ এসেছেন তখন সেই প্রেমভাণ্ডারও তাঁর সঙ্গে এসেছে, তবে তা ছিল শীলমোহর দিয়ে রুদ্ধ। কিন্তু শ্রীতেন্য মহাপ্রভু যখন পঞ্চতত্ত্ব সহ অবতীর্ণ হলেন, তখন তাঁরা শীলমোহর ভেঙ্গে সেই কৃষ্ণপ্রেম ভাণ্ডারের দ্বার উদ্ঘটনপূর্বক লুঠন করে, সেই প্রেম আস্বাদন করলেন। আর যতই তাঁরা সেই প্রেমরস আস্বাদন করলেন, ততই তাঁদের ভৃষ্ণা বৃদ্ধি পেতে লাগল।

## ভাৎপর্য

শ্রীটেতনা মহাপ্রভুকে বলা হয় 'মহাবদানা অবতার' কারণ যদিও তিনি হচ্ছেন স্বয়ং শ্রীকৃষ্ণ, তবুও তিনি দুর্দশাগ্রস্ত বদ্ধ জীবদের প্রতি শ্রীকৃষ্ণের থেকেও বেশি করুণা প্রদর্শন করেছেন। শ্রীকৃষ্ণ যখন এই জগতে এসেছিলেন, তখন তিনি কেবল শরণাগত ভক্তদেরই রক্ষা করেছিলেন, কিন্তু সপার্যদ এই পৃথিবীতে অবতীর্ণ হয়ে শ্রীটেতনা মহাপ্রভু কোন যোগাতার অপেক্ষা না করে, জাতি-ধর্ম-বর্ণ নির্বিশেষে সকলকে কৃষ্ণপ্রেম দান করেছিলেন। তাই শ্রীল রূপ গোস্বামী বৃথতে পেরেছিলেন যে, শ্রীটেতনা মহাপ্রভু শ্রীকৃষ্ণ ছাড়া আর কেন্ট নন, কারণ প্রমেশ্বর ভগবন ছাড়া অভান্ত দুর্লভ এই ভগবং-প্রেম অন্য কেন্ট এইভাবে দান করতে পারেন না।

#### শ্লোক ২২

পুনঃ পুনঃ পিয়াইয়া হয় মহামত্ত। নাচে, কান্দে, হাসে, গায়, ষৈছে মদমত্ত।। ২২ ॥

## শ্লোকার্থ

এইভাবে পঞ্চতত্ব স্বয়ংই পূনঃ পূনঃ সেই ভগবং প্রেমামৃত অত্যন্ত সহজ-সরলভাবে সকলকে পান করিয়ে প্রেমোন্মত্ত হলেন। তাঁরা সেই আনন্দে এমনভাবে নাচতেন, কাঁদতেন, হাসতেন, গান করতেন, তা দেখে মনে হত যেন তাঁরা উন্মাদ হয়ে গিয়েছেন।

## তাৎপর্য

মানুষ সাধারণত কীর্তন এবং নৃত্যের অর্থ হৃদয়ঙ্গম করতে পারে না। গোস্বামীদের মহিমা বর্ণনা করে শ্রীনিবাস আচার্য বলেছেন, কুম্বোৎকীর্তন-গান-নর্তন-পরৌ—কেবল শ্রীটেতনা মহাপ্রভূ এবং তাঁর পার্বদেরাই নৃত্য, কীর্তন করেননি, পরবর্তীকালে মড় গোস্বামীরাও সেই পস্থার অনুসরণ করেছেন। বর্তমানে কৃম্ভভাবনামৃত আন্দোলনও এই পত্থার অনুগামী, তাই কেবল কীর্তন করে এবং নৃত্য করে আমরা সারা পৃথিবী জুড়ে প্রবলভাবে সাড়া পেয়েছি। আমাদের বুঝতে হবে যে, এই নৃত্য, কীর্তন জড় জগতের বস্তু নয়। তা হছে চিম্ময় ক্রিয়া। কারণ মানুষ যতই এই নৃত্য, কীর্তনে যোগদান করেন, ততই তিনি ভগবৎ প্রেমামৃত আস্বাদন করেন।

#### শ্লোক ২৩

পাত্রাপাত্র-বিচার নাহি, নাহি স্থানাস্থান । যেই যাঁহা পায়, তাঁহা করে প্রেমদান ॥ ২৩ ॥

## শ্লোকার্থ

ভগবৎ-প্রেম বিতরণ করার সময় শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভু এবং তাঁর পার্মদেরা কে যোগ্য কে অযোগ্য সেই কথা বিচার না করে, স্থান-অস্থানের বিচার না করে, সেখানে যাকে পেয়েছেন তাকেই ভগবৎ-প্রেম দান করেছেন।

## তাৎপর্য

প্রীচৈতনা মহাপ্রভূ প্রবর্তিত এই কৃষ্ণভাবনামৃত আন্দোলন আজ ইউরোপীয়ান; আমেরিকানদের ব্রাহ্মণত্ব দান করছে এবং সন্ন্যাস-আশ্রমে অধিষ্ঠিত করছে বলে, কিছু মূর্য মান্য এই আদেলনের সমালোচনা করে। কিন্তু এখানে আমরা প্রমাণ পাছিহ, মহাপ্রভূ প্রদন্ত এই ভগবং-প্রেম বিতরণে ইউরোপীয়ান, আমেরিকান, হিন্দু, মুসলমান, ইত্যাদি বিচার নেই। যেখানে সম্ভব সেখানেই কৃষ্ণভাবনামৃত আদেলনের প্রচার করতে হবে। এইভাবে যাঁরা বৈষ্ণৱ হন, তাঁদের তথাকথিত ব্রাহ্মণ, হিন্দু অথবা ভারতীয়দের থেকে অনেক উচ্চন্তরে অধিষ্ঠিত বলে বুঝতে হবে। গ্রীটেতনা মহাপ্রভূ চেয়েছিলেন যে, পৃথিবীর প্রতিটি নগরে ও গ্রামে ভগবানের নামের প্রচার হোক। অতএব সারা পৃথিবী কুড়ে শ্রীটেতনা মহাপ্রভূর প্রবর্তিত পহার যখন প্রচার হল, তখন যাঁরা তা সর্বাশুক্তরণে গ্রহণ করলেন, তাঁদের কি বৈষ্ণুব, ব্রাহ্মণ এবং সম্মাসী বলে স্বীকার করা হবে নাং মূর্থের মতো যারা তার প্রতিবাদ করে, তারা ঈর্ষাপরায়ণ একদল পাষ্যও ছাড়া আর কিছুই নয়। কৃষ্ণগ্রভক্তরা তাদের সেই কথায় কর্ণপাত করেন না। আমরা যে পত্মার অনুসরণ করছি, তা পঞ্চত্ত্ব প্রবর্তিত পত্ম।

## শ্লোক ২৪ লুটিয়া, খাইয়া, দিয়া, ভাণ্ডার উজাড়ে। আশ্চর্য ভাণ্ডার, প্রেম শতগুণ বাড়ে॥ ২৪॥

## শ্লোকার্থ

এই পঞ্চতত্ত্ব যদিও সেই প্রেমভাণ্ডার লুটপাট করে খেরে এবং বিতরণ করে তা উজাড় করলেন, কিন্তু তাতে তা ফুরিয়ে গেল না। পক্ষান্তরে, সেই আশ্চর্য ভাণ্ডার যতই বিতরণ করা হল, ডউই তা শত শত ৩বে বর্ষিত হল।

## তাৎপর্য

শ্রীকৃষ্ণের অবতার বলে পরিচয় দানকারী এক ভণ্ড একবার তার শিষ্যকে বলেছিল যে, সমস্ত জ্ঞান তাকে দান করার ফলে সব কিছু নিঃশেষ হয়ে গিয়েছে। এই ধরনের ভণ্ডরা মানুষকে প্রতারণা করার জন্য এইভাবে কথা বলে, কিন্তু প্রকৃত পরমার্থ-চেতনা এমনই পূর্ণ যে, তা যতই বিতরণ করা যায়, ততই বাড়তে থাকে। জড় জগতে যখন কোন বস্তু বিতরণ করা হয়. তখন তার পরিমাণ কমে যায়, কিন্তু চিন্ময় জগতের ভগবং-প্রেম বিতরণের ফলে কখনই তা পরিমাণে কমে না। শ্রীকৃষ্ণ অনন্ত কোটি জীবের সমস্ত প্রয়োজনগুলি সরবরাহ করছেন, আর সেই অনন্ত কোটি জীব যদি কৃষ্ণভাবনাময় হতে চায়, তা হলে ভগবং-প্রেমের কোন অভাব

አአ

হবে না, এবং তাদের জীবন ধারণের প্রয়োজনীয় বস্তুগুলিরও অভাব হবে না। আমাদের কৃষ্ণভাবনামূত আন্দোলন আমি এককভাবে ওক করেছিলাম এবং আমাদের জীবনধারণের অন্য কেউ কোন রকম সাহায্য করেনি, কিন্তু আজ আমর। সারা পৃথিবী ছুড়ে কোটি কোটি ডলার বায় করছি, এবং এই আন্দোলন ক্রমান্তয়ে বেড়েই চলেছে। সূতরাং অভাবের কোন প্রশ্নই ওঠে না। ঈর্বাপ্রায়ণ মানুষেরা আমাদের হিংসা করতে পারে, কিন্তু আমরা যদি আমাদের আদর্শে অবিচলিত থেকে পঞ্চতত্ত্বের পদাস্ক অনুসরণ করি, তা হলে ভণ্ড সাধু-সন্ন্যাসী, ধর্মযাজক, দার্শনিক অথবা বৈজ্ঞানিকদের সমস্ত বাধাবিপত্তি উপেক্ষা করে এই আন্দোলন প্রসারিত হতে থাকবে, কারণ এই আন্দোলন সব রকম ঘড প্রভাবের অতীত। তাই কৃষ্ণভানামৃত আন্দোলনের প্রচারকদের কখনই এই ধরনের মূর্য ও পাষগুদের ভয়ে ভীত হওয়া উচিত নয়৷

#### শ্ৰোক ২৫

উছলিল প্রেমবন্যা চৌদিকে বেড়ায়। ন্ত্রী, বৃদ্ধ, বালক, যুবা, সবারে ডুবায় ৷ ২৫ ॥

## শ্লোকার্থ

প্রেমের বন্যা উথলে উঠে চারিদিকে বিস্তুত হতে লাগল, এবং তার ফলে স্ত্রী, वृद्ध, वालक. युवक भकरनीरे धेरे প্রেমবন্যায় নিমজ্জিত হল।

## তাৎপর্য

এইভাবে যখন প্রেমভাণ্ডারের ভগবৎ-প্রেম বিতরণ হয়, তথন তা বন্যার মতো চারিদিকে ছডিয়ে পডে। শ্রীধাম মায়াপুরে কখনও কখনও বর্গার প্লাবন হয়। এটি একটি ঈদ্নিত অর্থাৎ তেমনই শ্রীচৈতনা মহাপ্রভুর জন্মস্থান থেকে ভগবং-প্রেমের বন্যা সারা পৃথিবীকে প্লাবিত করবে, কারণ তা স্ত্রী, বৃদ্ধ, বালক, যুবক, সকলকেই সাহায্য করবে। খ্রীটেতন্য মহাপ্রভুর কৃষ্ণভাবনামৃত আন্দোলন এতই শক্তিশালী যে, তা সমস্ত জগৎকে প্লাবিত করতে পারে এবং সর্বস্তরের মানুষকে প্রেমে উদ্বন্ধ করতে পারে।

> শ্রোক ২৬ সজ্জন, দুর্জন, পঙ্গু, জড, অন্ধ্রগণ। প্রেমবন্যায় ডুবাইল জগতের জন ॥ ২৬ ॥

## শ্লোকার্থ

কৃষ্ণভাবনামৃত আন্দোলন সমস্ত জগৎকে প্লাবিত করল, এবং সজ্জন, দুর্জন, পঙ্গ, জড, অন্ধ আদি সকলেই তাতে ডবে গেল।

## তাৎপর্য

এখানে আবার উল্লেখ করা যায়, যদিও ঈর্যাপরায়ণ পাষ্ঠবা প্রতিবাদ করে যে, ইউরোপীয় এবং আমেরিকানরা যজ্ঞোপবীত ধারণ করার অথবা সন্ন্যাস-আশ্রম অবলম্বন করার যোগ্য নন, কিন্তু তাদের একবার বিবেচনা করে দেখা উচিত যে. সজ্জন-দূর্জন নির্বিশেষে সকলেই এই আন্দোলনে যোগদান করতে পারেন, কারণ এই আন্দোলন রক্ত-মাংসের তৈরি জড় দেহের অপেক্ষা করে না। যেহেতু এই আন্দোলন পঞ্চতত্ত্বে অধ্যক্ষতায় শুদ্ধ-ভক্তির সহায়ক বিধি-নিষেধগুলি কঠোরভাবে . পালন করে যথাযথভাবে পরিচালিত হচ্ছে, ভাই কোন বাহ্যিক প্রতিবন্ধক এই আন্দোলনকৈ বাধা দিতে পারে না।

## শ্ৰোক ২৭

জগৎ ডবিল, জীবের হৈল বীজ নাশ । তাহা দেখি' পাঁচ জনের পরম উল্লাস ॥ ২৭ ॥

## শ্লোকার্থ

পঞ্চতত্ত্বের এই পাঁচজন যখন দেখালেন যে, ভগবং-প্রেমে সমস্ত জগৎ নিমজ্জিত হয়েছে এবং জীবের জড় ভোগবাসনার বীজ সম্পূর্ণরূপে নম্ভ হয়েছে, তখন তাঁদের পরম উল্লাস হল।

## তাৎপর্য

এই বিষয়ে শ্রীল ভক্তিসিদ্ধান্ত সরস্বতী ঠাকুর তাঁর *অনুভাষো* লিখেছেল যে, যেহেতু জীব ভগবানের তটস্থা শক্তিসম্ভূত এবং প্রতিটি জীবেরই কৃষ্ণভাবনাময় হওয়ার স্থাভাবিক প্রবণতা রয়েছে, তবুও সেই সঙ্গে জড় জগৎকে ভোগ করার বীক্ষও তানের মধ্যে নিঃসন্দেহে বর্তমান আছে। এই ভোগবাসনার বীজগুলিতে যখন জড়া প্রকৃতির প্রলোভনওলির দ্বারা জলসিঞ্চিত হয়, তখন তা আঙ্কুরিত হয়ে ক্রমে ক্রমে জড বন্ধনরূপ মহীক্তহে পরিণত হয়, এবং জীব তখন সব রকম জড় ভোগের প্রতি আসক্ত হয়! এইভাবে জড় ভোগের আসক্তি ত্রিতাপ দুঃখ সমন্বিত। কিন্তু

প্রকৃতির নিয়মে যখন বন্যা হয়, তখন বীজ যেমন আর অঙ্গরিত হতে পারে না. তেমনই সারা পৃথিবী যখন তগবংপ্রেমের বনাায় প্লাবিত হয়, তখন জড় ভোগবাসনার বীজ নষ্ট হয়ে যায়। এইভাবে কৃঞ্চভাবনামৃত আন্দোলনের যতই প্রসার হবে, ততই মানুষের জড় ভোগাসক্তি কমে যাবে। কৃষ্ণভাবনামৃত আন্দোলনের প্রসারের ফলে, এই ভোগবাসনার বীজ আপনা থেকেই নষ্ট হয়ে যাবে। শ্রীচৈতনা মহাপ্রভূর কুপার প্রভাবে কৃষ্ণভাবনামৃত আন্দোলন যে সারা পৃথিবী জুড়ে প্রসার লাভ করছে, সেই জনা ঈর্ষাপরায়ণ না হয়ে আনন্দিত হওয়া উচিত। সেই সম্পর্কে এখানে বলা হয়েছে, 'পরম উল্লাস'। কিন্তু যেহেতৃ তারা হচ্ছে কনিষ্ঠ অধিকারী বা প্রাকৃত ভক্ত (পারমার্থিক তত্ত্বজ্ঞান রহিত জড় বিষয়াসক্ত ভক্ত), তাই তারা আনন্দিত হওয়ার পরিবর্তে ঈর্ষান্বিত হচ্ছে, এবং তারা কৃষ্ণভাবনামৃত আন্দোলনের ভুলক্রটি দেখার চেষ্টা করছে। শ্রীমৎ প্রবোধানন্দ সরস্বতী তার *চৈতন্যচন্দ্রামৃত* গ্রন্থে লিখেছেন যে, শ্রীচৈতনা মহাপ্রভুর কৃষ্ণভাবনামৃত আন্দোলনের দ্বারা প্রভাবিত হয়ে বিষয়ীরা ভাদের স্ত্রী-পুত্রদের সম্বন্ধে কথা বলতে বিরক্তি অনুভব করেন, তথাকথিত জ্ঞানীরা বেদপাঠ বর্জন করেন, যোগীরা ক্রেশকর যোগসাধনা ত্যাগ করেন, তপস্বীরা কঠোর তপশ্চর্যা ত্যাগ করেন এবং সম্র্যাসীরা সাংখ্য-দর্শন অধায়ন বর্জন করেন। এইভাবে তারা সকলেই খ্রীচৈতন্য মহাপ্রভূর ভক্তিযোগ অনুশীলনের প্রতি আকৃষ্ট হয়ে, কৃষ্ণভাবনামূতের উন্নত রসমাধুর্য আস্বাদন করতে পারেন।

## শ্লোক ২৮ যত যত প্রেমবৃষ্টি করে পঞ্চজনে। তত তত বাঢ়ে জল, ব্যাপে ব্রিভবনে॥ ২৮॥

## শ্লোকার্থ

পঞ্চতত্ত্বের পাঁচজন যতই এই ভগবৎ প্রেমবৃষ্টি বর্ষণ করেন, ততই সেই প্রেম বন্যার জল বাড়তে থাকে এবং সারা পৃথিবীতে ছড়িয়ে পড়তে থাকে।

## তাৎপর্য

কৃষ্ণভাবনামৃত আন্দোলন সীমিত ও গতিহীন নয়। ইউরোপীয় এবং আমেরিকান বা ম্লেচ্ছদের সন্ন্যাসী ও ব্রাহ্মণ হওয়ার পক্ষে মূর্য ও পাষণ্ডীদের বাধা প্রদান সত্ত্বেও এই আন্দোলন সারা পৃথিবীতে সর্বত্র ছড়িয়ে পড়বে। এখানে ইঙ্গিত দেওয়া হয়েছে যে, সারা পৃথিবী কৃষ্ণপ্রেমের বন্যায় প্লাবিত হবে। শ্লোক ২৯-৩০
মায়াবাদী, কর্মনিষ্ঠ কৃতার্কিকগণ ।
নিন্দক, পাষণ্ডী, যত পড়ুয়া অধম ॥ ২৯ ॥
সেই সব মহাদক্ষ ধাঞা পলাইল ।
সেই বন্যা তা-সবারে টুইতে নারিল ॥ ৩০ ॥

## শ্লোকার্থ

মায়াবাদী, সকাম কর্মী, কুতার্কিক, নিন্দুক, পাষণ্ডী এবং অধম পড়ুয়া, এবা সকলেই কৃষ্ণভাবনামৃত আন্দোলনকে এড়িয়ে যাওয়ার ব্যাপারে মহাদক্ষ, এবং তাই কৃষ্ণভাবনামৃতের বন্যা তাদের স্পর্শ করতে পারে না।

## তাৎপর্য

কাশীর প্রকাশানদ সরস্বতী প্রমুখ মায়াবাদী দার্শনিকদের মতো আধুনিক যুগের মায়াবাদীরাও দ্রীচৈতন্য মহাপ্রভুর কৃষ্ণভাবনামৃত আন্দোলনে উৎসাহী নয়। এই জড় জগতের মূল্য তারা বোঝে না; তারা মনে করে যে, এটি হচ্ছে মিথ্যা এবং কৃষ্ণভাবনামৃত আন্দোলন যে কিভাবে তার সদ্বাবহার করতে পারে, তা তারা বুঝতে পারে না। তারা তাদের নির্বিশেষবাদী চিন্তায় এতই মপ্র যে, তারা মনে করে সব রকম চিন্ময় বৈচিত্রা হচ্ছে জড়। যেহেতু তারা বন্ধজ্যোতি সম্বন্ধে তানের ভান্ত ধারণার অতীত আর কিছুই জানে না, তাই তারা বুঝতে পারে না যে, পরমেশ্বর ভগবান দ্রীকৃষ্ণ হচ্ছেন চিন্ময় এবং তাই তিনি মায়ার অতীত। গ্রীকৃষ্ণ যথন স্বয়ং অবতরণ করেন অথবা ভক্তরূপে অবতরণ করেন, তখন মায়াবাদী দার্শনিকেরা তাঁকে একজন সাধারণ মানুষ বলে মনে করে। ভগবদৃগীতায় তার নিদা করা হয়েছে—

অবজানত্তি মাং মূঢ়া মানুষীং তনুমাশ্রিতম্ । পরং ভাবমজানত্তো মম ভূতমহেশ্বরম্ ॥

"আমি যখন মনুষারূপে অবতরণ করি, তখন মূর্যেরা আমাকে অবজ্ঞা করে। তারা আমার অপ্রাকৃত প্রম ভাব সম্বন্ধে অবগত নয় এবং তারা জ্ঞানে না যে, আমিই হচ্ছি সব কিছুর অধীশ্ব" (*ভগবদ্গীতা* ৯/১১) ।

অনেক দৃষ্ট প্রবঞ্চক রয়েছে, যারা ভগবানের অবতরণের সুযোগ নিয়ে নিজেদের ভগবানের অবতার বলে প্রচার করে, সরলচিত্ত মানুষদের প্রতারণা করে। ভগবানের অবতার শাস্ত্রশ্রমাণের দ্বারা প্রমাণিত হন এবং তিনি এমন সব অলৌকিক কার্যকলাপ সম্পাদন করেন, যা কোন মানুষের পক্ষেই করা সম্ভব নয়। কোন মূর্য পাষ্ঠীকে কখনই ভগবানের অবভার বলে গ্রহণ করা উচিত নয়, পক্ষান্তরে তার পরম ঈশরম্ব পরীক্ষা করে দেখা উচিত। দৃষ্টান্তস্বরূপ বলা যায়, শ্রীকৃষ্ণ অর্জুনকে ভগবদ্গীতা শিক্ষাদান করেছিলেন, এবং অর্জুন ভাকে পরমেশর ভগবান বলে স্বীকার করেছিলেন। কিন্তু আমাদের বোঝাবার জানা অর্জুন ভগবানকে তার বিশ্বরূপ প্রদর্শন করতে অনুরোধ করেছিলেন। এইভাবে পরীক্ষা হয়েছিল তিনি যথার্থই ভগবান কি না। তেমনই, তথাকথিত অবভারদেরও পরীক্ষা করে দেখা উচিত। কতকগুলি ভেলকিবাজি দেখে, অথবা একট্-আবটু যোগসিদ্ধি দেখে কাউকে ভগবান বলে গ্রহণ করার পরিবর্তে, শাস্ত্রপ্রমাণের ভিত্তিতে তথাকথিত সমস্ত ভগবানের অবভারদের পরীক্ষা করে দেখানোই সবচেয়ে ভাল। শাস্ত্রসমূহে শ্রীকৈতনা মহাপ্রভুকে শ্রীকৃষ্ণের অবভার বলে বর্ণনা করা হয়েছে। তাই কেউ যদি শ্রীকৈতনা মহাপ্রভুর অনুকরণ করার চেষ্টা করে দম্ব করার জন্য তার আবির্ভাব সম্বন্ধে শাস্ত্রপ্রমাণ দেখাতে হবে।

শ্রোক ৩১-৩২

তাহা দেখি মহাপ্রভু করেন চিন্তন।
জগৎ ভুবাইতে আমি করিলুঁ যতন॥ ৩১॥
কেহ কেহ এড়াইল, প্রতিজ্ঞা ইইল ভঙ্গ।
তা-সবা ভুবাইতে পাতিব কিছু রঙ্গ॥ ৩২॥

## শ্লোকার্থ

মায়াবাদী এবং অন্যান্য ভগবৎ-বিদ্বেষীদের পালাতে দেখে খ্রীচৈতন্য মহাপ্রভূ চিন্তা করলেন—আমি সমস্ত জগৎকে ভগবৎ-প্রেমের বন্যায় নিমজ্জিত করতে মনস্থ করেছিলাম, কিন্তু তাদের কেউ কেউ এড়িয়ে গেল। তাই তাদের সকলকে ভূবাবার জন্য আমি কিছু পদ্ধা অবলম্বন করব।

## তাৎপর্য

এটি একটি অতি ওরুত্বপূর্ণ বিষয়। মায়াবাদী এবং অনা যারা কৃষ্ণভাবনামৃত আন্দোলনে অংশ গ্রহণ করতে চাইছিল না, তাদের পাকড়াও করার ছন্য শ্রীচেতন্য মহাপ্রভূ একটি উপায় উদ্ভাবন করতে চেয়েছিলেন। এটিই হচ্ছে আচার্যের লক্ষণ। ভগবানের সেবা করতে আসেন যে আচার্য, তিনি গতানুগতিকভাবে তাঁর কজি করেন না, কারণ কৃষ্ণভাবনার অমৃত যাতে প্রচার হয়, সেই ছনা তাঁকে বিভিন্ন উপায়।

উদ্ভাবন করতে হয়। ছেলের। এবং মেয়েরা সমানভাবে ভগবং-প্রেম বিতরণ করছেন বলে, ঈর্বাগরায়ণ মানুষেরা কখনও কখনও কৃষ্ণভাবনামূত আন্দোলনের সমালোচনা করে। তারা জানে না যে, ইউরোপ এবং আমেরিকার দেশগুলিতে ছেলে-মেয়েরা পরস্পরের সঙ্গে থব থোলাখলিভাবে মেলামেশা করে। তাই এই সমস্ত মুর্থ সমালোচকদের বিবেচনা করা উচিত যে, কোন সমাজের সামাজিক রীতিনীতি হঠাৎ পরিবর্তন করা যায় না। কিন্তু, যেহেতু এই সমস্ত ছেলে-মেয়েরা ভগবানের বাণী প্রচার করার শিক্ষা লাভ করছে, তাই এই সমস্থ মেয়েরা কোন সাধারণ মেয়ে নয়, তার। হচ্ছে তাদেরই ভাইদের মতো কৃষ্ণভাবনামতের প্রচারক। এইভাবে ্ছেলেদের এবং মেয়েদের সম্পূর্ণ চিন্ময় ক্তরে উন্নীত করা কৃষ্ণভাবনামৃত আন্দোলনের প্রচারের একটি পদ্ধতি। যে সমস্ত ঈর্ষাপরায়ণ মূর্যরা ছেলে-মেয়েদের ফেলামেশার সমালোচনা করে, তাদের নিজেদের মূর্যতায় আছের থেকে সম্ভষ্ট থাকতে হবে, কারণ বিভিন্ন উপায় অবলম্বন-পূর্বক কিভাবে যে কৃষ্ণভাবনামৃত প্রচার কর। যায়, সেই সম্বন্ধে চিন্তা করার ক্ষমতা তাদের নেই। তাদের গতানুগতিক পদ্ধতিতে তারা কখনই কৃষ্ণভাবনামৃত প্রচারে সক্ষম হবে না। তাই, খ্রীচৈতনা মহাপ্রভুর কুপায় আমরা যা করছি, সেটিই হচ্ছে যথার্থ পন্থা, কারণ কৃষ্ণবিমুখ মানুষদের কৃষ্ণপ্রেম দান করার জনা তিনি নিজেও উপায় উদ্ভাবন করেছিলেন।

শ্লোক ৩৩

এত বলি' মনে কিছু করিয়া বিচার । সন্যাস-আশ্রম প্রভু কৈলা অঙ্গীকার ॥ ৩৩ ॥

## শ্লোকার্থ

এইভাবে বিবেচনা করে মহাপ্রভু সন্ন্যাস-আশ্রম গ্রহণ করলেন।

## তাৎপর্য

শ্রীকৈ তন্য মহাপ্রভার সম্যাস গ্রহণ করার কোন প্রয়োজন ছিল না, কারণ তিনি হচ্ছেন স্বয়ং প্রমেশ্বর ভগবান এবং তাই জড় নেহাত্মবৃদ্ধির সঙ্গে তার কোন সম্পর্ক নেই। শ্রীকৈতন্য মহাপ্রভূ নিজেকে চতুর্বর্ণ (ব্রাহ্মণ, ক্ষব্রিয়, বৈশ্য ও শূদ্র) এবং চতুরাশ্রম (ব্রাহ্মচর্য, গার্হস্থা, বানপ্রস্থ ও সম্যাস)-এর অন্তর্ভুক্ত বলে মনে করেননি। তার প্রকৃত প্রিচয় হচ্ছে প্রম আয়ারূপে। শ্রীকৈতনা মহাপ্রভূ অথবা যে কোন ওদ্ধ ভক্ত 38

কখনই সামাজিক এবং পারমার্থিক উপাধির দ্বারা পরিচিত হন না, কারণ ভক্ত সর্বনাই এই সমস্ত উপাধি থেকে মৃক্ত। কিন্তু তা সত্ত্বেও শ্রীচৈতনা মহাপ্রভূ সন্ন্যাস-আশ্রম গ্রহণ করতে মনস্থ করেছিলেন, কারণ তা হলে সকলেই তাঁর প্রতি শ্রদ্ধাশীল হবে এবং তার ফলে তাদের মঙ্গল হবে। যদিও তার সন্ন্যাস-আশ্রম গ্রহণ করার কোন প্রয়োজন ছিল না, কিন্তু তবুও যারা তাঁকে একজন সাধারণ মানুষ বলে মনে করছিল, তাদের মঙ্গলের জন্য তিনি সন্ন্যাস গ্রহণ করেছিলেন। তাঁর সন্ন্যাস-আশ্রম অবলম্বন করার প্রকৃত উদ্দেশ্য ছিল মায়াবাদী সন্ন্যাসীদের উদ্ধার করা। তা এই অধাায়ের শেষ দিকে দেখা যাবে।

'মায়াবাদী' কথাটির ব্যাখ্যা করে শ্রীল ভক্তিসিদ্ধান্ত সরস্বতী ঠাকুর বলেছেন যে, প্রমেশ্বর ভগবান জড়ের অতীত। অতএব 'মায়াবাদী' হঞ্ছে সে, যে মনে করে পরমেশ্বর ভগবান শ্রীকৃষ্ণের শ্রীঅঙ্গ মায়ার দ্বারা রচিত, এবং যে মনে করে ভগবদ্ধাম ও ভগবানের অনুগত হওয়ার পন্থা ভগবদ্ধতি হচ্ছে মায়া। মায়াবাদীরা মনে করে যে, ভগবম্ভক্তির সমস্ত উপকরণ হচ্ছে মায়া। মায়া মানে হচ্ছে জড় অস্তিত্ব, যার বৈশিষ্ট্য হচ্ছে সকাম কর্ম এবং তার ফল। মায়াবাদীরা মনে করে বে, ভগবন্তুক্তিও হচ্ছে এই রকম সকাম কর্ম। তাদের মতে ভাগবত বা ভক্ত যখন জ্রানের দ্বারা পবিত্র হয়, তখন তারা মৃক্তির স্তবে আসবে। ভগবদ্বক্তি সম্বক্ষে যারা এইভাবে অনুমান করে, তাদের বলা হয় 'কুতার্কিক', এবং যারা ভগবদ্ধক্তিকে সকাম কর্ম বলে মনে করে, তাদের বলা হয় 'কর্মনিষ্ঠ'। যারা ভগবভুক্তির সমালোচনা করে, তানের বলা হয় 'নিন্দক'। তেমনই, যে সমস্ত অভক্ত ভগবানকে জনানা দেবতাদের সমপ্র্যায়ভূক্ত বলে মনে করে, তাদের বলা হয় 'পাবণ্ডী'। যে সমস্ত পড়ুয়া বিদ্যাকে তর্কের কারণ বলে নির্ণয় করে এবং বিদ্যা যে ঈশ্বর প্রাপ্তির উপায়, তা জানে না, তাদের বলা হয় 'অধম-প্ডুয়া'! 'কুতার্কিক', 'নিন্দক', 'পাষণ্ডী', 'অধ্য-পড়্য়া' এরা সকলেই প্রেমময় গৌরসুন্দরের প্রদত্ত প্রেমক্যার জল তাদের যেন কোনমতে স্পর্শ করতে না পারে, সেই রকম উদ্দেশ্যের বশবতী হয়ে পালিয়ে গেল। তা দেখে খ্রীচৈতনা মহাপ্রভু তাদের প্রতি করুণা অনুভব করেন এবং সেই জন্যই তিনি সন্ন্যাস গ্রহণ করতে মনস্থ করেন। সন্ন্যাসীরূপে তাঁকে দেখে তারা তাঁর প্রতি শ্রদ্ধাপরায়ণ হবে। ভারতবর্ষে আজও সন্ন্যাসীরা যথেষ্ট শ্রদা পেয়ে থাকেন। সন্ন্যাসীর পোশাক পরিহিত যে কোন মানুষের প্রতিই ভারতবাসীরা শ্রদ্ধাশীল। তাই সন্ন্যাস-আশ্রম গ্রহণ করার কোন প্রয়োজন না থাকলেও, ভগবদ্ধক্তির পস্থা প্রচার করার জন্য শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভূ সন্ন্যাস গ্রহণ করেছিলেন।

শ্লোক ৩৪ চব্বিশ বৎসর ছিলা গৃহস্থ-আশ্রমে। পঞ্চবিংশতি বর্ষে কৈল যতিধর্মে॥ ৩৪॥

## শ্লোকার্থ

শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভূ চব্বিশ বৎসর গৃহস্থ-আশ্রমে ছিলেন, এবং পক্ষবিংশতি বর্ষের ওৰুতে তিনি সন্ন্যাস-ধর্ম অবলম্বন করলেন।

## তাৎপর্য

জীবনের চারটি আশ্রম হচ্ছে—ব্রন্দচর্য, গার্হস্থা, বানপ্রস্থ এবং সন্মাস। এই আশ্রমের প্রতিটির আবার চারটি করে ভাগ রয়েছে। ব্রক্ষচর্য-আশ্রমের ভাগগুলি হচ্ছে— সাবিত্র্য, প্রাজাপত্য, ব্রাহ্ম এবং বৃহং। গৃহস্থ-আশ্রমের ভাগগুলি হচ্ছে—বার্তা (অনিষিদ্ধ কৃষি আদি বৃত্তি), সঞ্জয় (যাজন আদি বৃত্তি), শালীন (অযাচিত বৃত্তি) এবং *শিলোঞ্ছন* (ক্ষেতে পড়ে থাকা শসাকণিকা কুড়িয়ে জীবনধারণ বৃত্তি)। তেমনই বানপ্রস্থ-আশ্রমের চারটি ভাগ হচ্ছে—*বৈখানস, বালিথিলা, ঔডুম্বর* এবং *ফেরপ*। আর সন্ন্যাস-আশ্রমের চারটি ভাগ হচ্ছে—কুটীচক, বহুদক, হংস এবং নিষ্ক্রিয়। সন্যাস দৃই রকমের রয়েছে—ধীর এবং নরোত্তম। এই সম্বন্ধে শ্রীমন্ত্রাগবতে (১/১৩/২৬-২৭) বর্ণনা করা হয়েছে। ১৪৩২ শকাব্দে মাঘ মাসের শুকুপক্ষে. শ্রীচৈতনা মহাপ্রভ শঙ্কর-সম্প্রদায়ের সন্ন্যাসী শ্রীকেশব ভারতীর কাছ থেকে কাটোয়ায় সন্নাস গ্রহণ করেন।

> শ্ৰোক ৩৫ मन्नाम कतिया প্रভূ किला আकर्षण । যতেক পালাঞাছিল তার্কিকাদিগণ ॥ ৩৫ ॥

## গ্লোকার্থ

সন্যাস গ্রহণ করে শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভূ তার্কিক আদি যারা সকলে তাঁর কাছ থেকে -পালিয়ে গিয়েছিল তাদের আকর্ষণ করলেন।

শ্লোক ৩৬ পড়ুয়া, পাষণ্ডী, কর্মী, নিন্দকাদি যত । তারা আসি' প্রভূ-পায় হয় অবনত ॥ ৩৬ ॥

## শ্লোকার্থ

যত পড়্য়া, পাষণ্ডী, কর্মী ও নিন্দক ছিল, তারা সকলেই খ্রীটেডন্য মহাপ্রভুর চরণকমলে শরণাগত হল।

> শ্লোক ৩৭ অপরাধ ক্ষমাইল, ডুবিল প্রেমজলে। কেবা এড়াইবে প্রভুর প্রেম-মহাজালে॥ ৩৭॥

## শ্লোকার্থ

শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভু তাদের সকলের অপরাধ ক্ষমা করলেন এবং তারা সকলে ভগবৎ প্রেমামৃতের সমুদ্রে নিমজ্জিত হল। শ্রীচেতন্য মহাপ্রভূর এই অভিনব প্রেমরূপী জাল কে এড়াতে পারে?

## তাৎপর্য

প্রীচৈতন্য মহাপ্রভূ ছিলেন একজন আদর্শ আচার্য। আচার্য হচ্ছেন সেই আদর্শ শিক্ষক, যিনি শাস্ত্রতত্ত্ব সমাকরূপে অবগত, যিনি শাস্ত্রনির্দেশ অনুসারে আচরণ করেন, যিনি তাঁর শিষদের সেই তত্ত্ব অনুশীলন করতে অনুপ্রাণিত করেন। একজন আদর্শ আচার্যরূপে সব রকমের নান্তিক এবং জড়বাদীদের আকর্ষণ করার জনা প্রীচৈতনা মহাপ্রভূ বিভিন্ন উপায় উদ্ভাবন করেছিলেন। প্রত্যেক আচার্য মনেবকে কৃষ্ণভাবনায় উদ্ভূজ করার জনা তাঁর চিন্ময় আন্দোলন প্রচার করার বিশেষ পল্লা অবলম্বন করেন। তাঁই, একজন আচার্যের পন্থা অনা আচার্যের পন্থা থেকে ভিন্ন হলেও উদ্দেশ্য কিন্তু চরমে একই থাকে। প্রীল রূপ গোস্বামী বলেছেন—

रंगन एजन श्रकात्वन घनः कृत्यः निर्वनात्यः । महर्त्व विधिनिरंग्यं मुह्तज्यात्वर किन्नवाः ॥

আচার্যের কর্ত্তব। হচ্ছে এমন সমস্ত উপায় উদ্ভাবন করা, যার দ্বারা কোন না কোনভাবে মানুষকে কৃষ্ণভাবনায় অনুপ্রাণিত করা যায়। প্রথমে তাদের কৃষ্ণভাবনায় অনুপ্রাণিত করতে হবে, এবং তারপর ধীরে ধীরে বিধি-নিষেধগুলি অনুশীলন করাতে হবে। আমাদের কৃষ্ণভাবনামৃত আদেলনে আমরা শ্রীচৈতনা মহাপ্রভুর এই পহা অনুসরণ করছি। দৃষ্টান্তম্বরূপ বলা যায় যে, পাশ্চান্তোর দেশওলিতে ছেলে-মেরেরা অবাধে মেলামেশা করে, তাই কৃষ্ণভাত্তির পথে তাদের নিয়ে আমার জনা তাদের অভাসে এবং সামাজিক রাতি-নীতিওলির যথাযথভাবে প্রোগের বাবস্থা করা হচ্ছে। আচার্যের কর্তব্য হচ্ছে, মানুষকে ভগবদ্ধক্তির পথে নিয়ে আমার উপায় উত্থাবন করা। তাই যদিও আমি সন্নাসী, তব্ও আমি কখনও কখনও ছেলে-মেয়েদের বিবাহে অংশ গ্রহণ করি। অথচ সন্নাসীর ইতিহাসে কখনও কোন সন্নাসী তার শিধের বিবাহ অনুষ্ঠানে অংশ গ্রহণ করেননি।

শ্লোক ৩৮ সবা নিস্তারিতে প্রভু কৃপা-অবতার । সবা নিস্তারিতে ্রে চাতুরী অপার ॥ ৩৮ ॥

## হোকার্থ

শ্রীটেতন্য মহাপ্রভূ অবতীর্ণ হয়েছিলেন সমস্ত অধঃপতিত জীবদের উদ্ধার করার জনা। তাই মায়ার কবল থেকে তাদের সকলকে উদ্ধার করার জন্য তিনি নানা রকমের চাতুরী অবলম্বন করেছিলেন।

## তাংপর্য

আচার্যের কর্ত্তর। হচ্ছে অধঃপতিত জীবদের প্রতি করুণা প্রদর্শন করা। এই সম্পর্কে 'দেশ-কাল-পাত্র' সম্বন্ধে বিবেচনা করতে হয়। যেহেত্ আমাদের কৃষ্ণভাবনামূত আন্দোলনে ইউরোপীয় এবং আমেরিকান ছেলে-মেযেরা মিলিতভাবে প্রচার করে, ভাই অরবুদ্ধিসম্পান মানুষেরা সমালোচনা করে যে, তারা অবাধে মেলামেশা করছে। ইউরোপ এবং আমেরিকায় ছেলে-মেযেরা অবাধে মেলামেশা করে এবং তাদের সমান অধিকার রয়েছে, ভাই ছেলে-মেয়েদের সম্পূর্ণ আলাদা করে দেওয়া সম্ভব নয়। কিন্তু, আমরা ছেলেদের এবং মেয়েদের উভয়কেই শিক্ষা দিয়েছি, কিভাবে ভগবানের বাণী প্রচার করতে হয়, এবং তারা অপূর্ব স্কুন্বভাবে ভগবানের বাণী প্রচার করছে। অবৈধ সঙ্গ অবশাই সম্পূর্ণরূপে নিষিদ্ধ। বিবাহিত না হলে ছেলে-মেয়েরা একত্রে বস্বাস করতে পারে না, এবং প্রতিটি মিলিরে ছেলেদের এবং মেয়েদের আলাদা থাকবার বাবস্থা রয়েছে। গৃহস্থরা মন্দিরের বাইরে থাকে, কারণ মন্দিরে বিবাহিত পতি-পত্নীর একসঙ্গে থাকাও আমরা অনুমোদন করি না, তার ফলও

হয়েছে অপূর্ব। স্ত্রী-পূক্ষ উভয়েই পূর্ণ উদ্যমে শ্রীচেতনা মহাপ্রভূর এবং শ্রীকৃষ্ণের বাণী প্রচার করছে। এই প্লোকে 'সবা নিস্তারিতে করে চাতৃরী অপার'—উক্তিটির মাধ্যমে ব্যক্ত হয়েছে যে, শ্রীচেতনা মহাপ্রভূ সকলকেই উদ্ধার করতে চেয়েছিলেন। তাই ভগবৎ-বাণীর প্রচারককে অভ্যন্ত নিষ্ঠা সহকারে শাস্ত্রের নির্দেশগুলি মেনে চলতে হবে, আবার সেই সঙ্গে পূর্ণ উদ্যমে অধংপতিত জীবদের উদ্ধার করার জনা উপায় উদ্ভাবন করতে হবে।

## শ্লোক ৩৯ তবে নিজ ভক্ত কৈল যত ক্লেচ্ছ আদি । সবে এডাইল মাত্ৰ কাশীর মায়াবাদী ॥ ৩৯ ॥

## শ্লোকার্থ

সকলেই খ্রীটৈতন্য মহাপ্রভুর ভক্তে পরিণত হলেন, এমন কি স্লেচ্ছ এবং যবনেরাও। কেবল শঙ্করাচার্যের অনুগামী মায়াবাদীরা তাঁকে এড়িয়ে গেল।

## তাৎপর্য

এই শ্লোকে স্পষ্টভাবে বলা হ্যেছে যে, খ্রীচৈতন্য মহাপ্রভূ যদিও মুসলমান এবং অন্যান্য শ্লেছদের কৃষ্ণভণ্ডে পরিণত করলেন, তবুও শঙ্করাচার্যের অনুগামী মায়াবাদীদের মতি ফেরান গেল না। সন্ন্যাস গ্রহণ করার পর প্রীচৈতন্য মহাপ্রভূ, সকাম কর্মে আসক্ত কর্মনিষ্ঠদের, সার্বভৌম ভট্টাচার্য প্রমূথ বহ তার্কিকদের, প্রকাশানন্দ সরস্বতী প্রমূথ নিন্দুকদের, জগাই-মাধাই প্রমূথ পাষণ্ডীদের এবং মুকুন্দ আদি অধম পড়ুয়াদের চিন্তবৃত্তির পরিবর্তন সাধন করেছিলেন। তাঁরা সকলেই ধীরে ধীরে কৃষ্ণভক্তে পরিণত হয়েছিলেন, এমন কি পাঠনে অথবা মুসলমানেরাও। কিন্তু সব চাইতে বড় অপরাধী মায়াবাদীদের পরিবর্তন করা সব চাইতে দুষ্কর হল, করেণ তারা খুব সতর্কতার সঙ্গে প্রীচৈতন্য মহাপ্রভূর পত্না এড়িয়ে গেল।

কাশীর মায়াবাদীদের বর্ণনা করে শ্রীল ভক্তিসিদ্ধান্ত সরস্বতী ঠাকুর বলেছেন যে, যারা ইন্দ্রিয়লব্ধ জ্ঞানের ঘারা বিমৃত, এবং যারা সীমিত ইন্দ্রিয়ের ঘারা যে জগৎ দর্শন করে, তা জড় ইন্দ্রিয়লব্ধ জ্ঞানের দ্বারা মাপা যায়, এইঙ্কপ অনুমান করে বলে যে, এই জগৎটি 'মায়ারচিত', তারাই হচ্ছে কাশীর মায়াবাদী। তাদের সিদ্ধান্ত হচ্ছে যে, যা কিছুই ইন্দ্রিয়ের দ্বারা প্রত্যক্ষ করা যায়, তাই হচ্ছে মায়া। তাদের মতে, পরমতত্ত্ব ইন্দ্রিয়-অনুভূতির অতীত হলেও তার কোন চিৎ-বৈচিত্র্য নেই, অথবা আনন্দ উপভোগ করার ক্ষমতা নেই। কাশীর মায়াবাদীদের মতে চিৎ-জগৎ নির্বিশেষ, নিরাকার এবং সব রকম বৈচিত্রাহীন। তারা পরমতত্ত্বের সবিশেষত্বে বিশ্বাস করে না. অথবা চিৎ-জগতে তার চিৎ-বৈচিত্রা সমন্বিত কার্যকলাপে বিশ্বাস করে না। যদিও তাদের নিজেদের যুক্তি রয়েছে, তবে সেগুলি খুব একটা দৃঢ় নয়, তাই পরমতত্বের বৈচিত্রাময় লীলা-বিলাসের কোন ধারণাই তাদের নেই। শঙ্করাচার্যের অনুগামী এই সমস্ত নির্বিশেষবাদীদের বলা হয় 'মায়াবাদী'।

আর এক বক্ষমের মায়াবাদী হচ্ছে, কাশীর নিকটবতী সারনাথের মায়াবাদীরা। কাশী নগরীর ঠিক বাইরেই 'সারনাথ' বলে একটি স্থান রয়েছে, যেখানে এক বিশাল বৌজস্থুপ রয়েছে। বুদ্ধদেবের অনুগামী বহু দার্শনিক এখানে থাকে, এবং তারা সারনাথের মায়াবাদী নামে পরিচিত। সারনাথের মায়াবাদীদের সঙ্গে কাশীর মায়াবাদীদের পার্থক্য হচ্ছে, কাশীর মায়াবাদীরা প্রচার করে যে, ব্রহ্মই হচ্ছে সত্য আর জড় বৈচিত্র্য হচ্ছে মিথ্যা। কিন্তু সারনাথের মায়াবাদীরা মায়ার বিপরীত পর্মতত্ত্ব বা ব্রহ্মকে স্বীকার করে না। তাদের মতে জড়বাদই হচ্ছে পর্ম সত্যের একমাত্র প্রকাশ।

প্রকৃতপক্ষে কাশীর মায়াবাদী এবং সারনাথের মায়াবাদী, এবং আত্মজ্ঞান রহিত অনা সমস্ত দার্শনিকেরা সকলেই জড়বাদের প্রচারক। তাদের কারও পরমতত্ত্ব অথবা চিৎ-জগৎ সন্থন্ধে কোন ধারণাই নেই। সারনাথের মায়াবাদীরা যারা পরমতত্ত্বর চিন্ময় অক্তিত্ব স্বীকার করে না, পক্ষান্তরে মনে করে যে, জড় বৈচিত্রাই হচ্ছে সব কিছু, তারা ভগবদৃগীতায় বর্ণিত অপরা এবং পরা (চিন্ময়), এই দূই রকমের প্রকৃতি রয়েছে বলেও বিশ্বাস করে না। প্রকৃতপক্ষে, কাশীর মায়াবাদী এবং সারনাথের মায়াবাদী, উভয়ই যথার্থ জ্ঞানের অভাবে ভগবদৃগীতার তত্ত্ব স্বীকার করে না।

যেহেতু এই সমস্ত মায়াবাদীদের যথার্থ পারমার্থিক জ্ঞান নেই, তাই তারা ভিন্তিযোগের তত্ত্ব হৃদয়ঙ্গম করতে পারে না। অতএব তারা হচ্ছে কৃষ্ণভাবনামৃত আন্দোলনের বিরোধী এবং অভক্ত। কখনও কখনও এই সমস্ত নির্বিশেষবাদীদের বিরোধিতায় আমাদের নানা রকম অসুবিধার সম্মুখীন হতে হয়, তবে তা নিয়ে আমরা মাথা ঘামাই না। তাদের তথাকথিত দর্শনে আমাদের কোন রকম উৎসাহ নেই, কারণ আমাদের নিজেদের দর্শনি যা ভগবদ্গীতায় প্রকাশিত হয়েছে, তাই আমরা প্রচার করছি এবং আমাদের এই প্রচার প্রবলভাবে সফল হয়েছে। ভগবদ্ধিতিকে তাদের জল্পনা-কল্পনার বিষয় করে, উভয় শ্রেণীর মায়াবাদীরাই সিদ্ধান্ত করছে যে, ভতিযোগের চরম লক্ষ্যিট মায়ারই সৃষ্টি এবং শ্রীকৃষ্ণ, কৃষ্ণভত্তি এবং

ভক্ত, সবই মায়া। তাই খ্রীচৈতনা মহাপ্রভু বলেছেন, 'মায়াবাদী কৃষ্ণে অপরাধী' (তৈঃ 5ঃ মধ্য ১৭/১২৯)। তাদের পক্ষে কৃষ্ণভাবনামৃত আন্দোলন হাদয়সম করা সঙ্ব নয়। তাই তাদের দার্শনিক সিদ্ধাতের মূল্য আমর। দিই না। তর্কপরায়ণ নির্বিশেষবাদী সমস্ত ভগবদ্বিম্খ মানুষেরা যত দক্ষতার সঙ্গে তাদের তথাকথিত যুক্তির অবতারণা করুক না কেন, আমরা সর্বতোভাবে তাদের পরস্তে করে আমাদের কৃষ্ণভাবনামৃত আন্দোলনের প্রচার করে চলি। তাদের মনোধর্মপ্রসূত জল্পনা-কল্পনা কখনই কৃষ্ণভাবনামৃত আন্দোলনের প্রগতি ব্যাহত করতে পারবে না, যা ২চেছ সম্পূর্ণজ্ञপে চিন্ময় এবং কখনই এই ধরনের মায়াবাদীদের আয়তাধীন নয়।

#### শ্ৰোক ৪০

বৃন্দাবন যাইতে প্রভু রহিলা কাশীতে। মায়াবাদিগণ তাঁরে লাগিল নিন্দিতে ॥ ৪০ ॥

## শ্লোকার্থ

বৃন্দাবন যাওয়ার পথে খ্রীচৈতন্য মহাপ্রভূ যখন কাশীতে ছিলেন, তখন মায়াবাদী সন্মাসীরা নানাভাবে তাঁর নিন্দা করতে লাগল।

## তাৎপর্য

গ্রীচৈতনা মহাপ্রভু যখন পূর্ণ উদামে কৃষ্ণভক্তির প্রচার করছিলেন, তখন তাঁকে বহু মায়াবাদী দার্শনিকের সম্মুখীন হতে হয়েছিল। তেমনই আমাদেরও বিরোধী স্বামী, যোগী, নির্বিশেষবাদী, বৈজ্ঞানিক, দার্শনিক এবং অন্যান্য সমস্ত মনোশ্মীদের সম্মুখীন হতে হচ্ছে, কিন্তু শ্রীকৃষ্কের কৃপায় আমরা অনায়াসে সকলকে পরাস্ত করি।

## গ্লোক ৪১

সন্মাসী ইইয়া করে গায়ন, নাচন। না করে বেদান্ত-পাঠ, করে সংকীর্তন ॥ ৪১ ॥

"সন্ন্যাসী হওয়া সত্ত্বেও তার বেদান্ত-পাঠে কোন উৎসাহ নেই, পক্ষান্তরে সে সংকীর্তনে নিরন্তর নাচে এবং গান করে।

## তাৎপর্য

পঞ্চতত্ত্বের মাহাত্মা

সৌভাগ্যবশত অথবা দুর্ভাগ্যবশত, এই ধরনের মায়াবাদীদের সাথে আমাদেরও সাক্ষাৎ হয় এবং তারা আমাদের কীর্তনের পন্থাকে সমালোচনা করে এবং শাস্ত্রপাঠে আগ্রহ না থাকার দরুন আমাদের দোষারোপ করে। তারা জানে না যে, আমরা বহু গ্রন্থ ইংরেজিতে অনুবাদ করেছি এবং আমাদের মন্দিরের ভক্তরা নিয়মিতভাবে সকালে, দুপুরে এবং সন্ধায়ে সেইওলি পাঠ করে। আমরা গ্রন্থ লিখছি এবং সেইওলি ছাপাচ্ছি, আর আমাদের শিষারা সেইওলি পড়ছে এবং সারা পৃথিবী জুড়ে সেইওলি বিতরণ করছে। কোন মায়াবাদী সংস্থারই আমাদের মতো এতওলি বই নেই: কিন্তু তা সত্ত্বেও, পড়াওনার প্রতি অনুরক্ত নয় বলে তারা আমাদের সমালোচনা করে। এই ধরনের সমালোচনা সম্পূর্ণ অর্থহীন। কিন্তু আমরা যথাথই পড়ি, তাই আমরা মায়াবাদীদের অর্থহীন প্রলাপ পতি না।

মায়াবাদী সন্নাসীরা নৃতা করে না অথবা কীর্তন করে না। তাদের মতে এই নৃতা-কীর্তন হচ্ছে *তৌর্যত্রিক* এবং সন্মাসীর কর্তব্য হচ্ছে, এই ধরনের কার্যকলাপ সম্পর্ণভাবে বর্জন করে বেদান্ত-পাঠে তার সময় অভিবাহিত করা। প্রকৃতপক্ষে তারা জানে না বেদান্ত বলতে কি বোঝায়। *ভগবদ্গীতায়* বলা হয়েছে, *বেদৈশ্চ* সবৈরহমেব বেদোা বেদান্তকুদ্ বেদবিদেব চাহম—"সমস্ত বেদে একমাত্র আমিই হচ্ছি জ্ঞাতব্য: আমিই হচ্ছি বেদান্তের প্রণেতা এবং বেদবেন্তা" (ভগবদ্গীতা ১৫/১৫)। খ্রীকৃষ্ণই হচ্ছেন বেদান্তের প্রকৃত প্রণেতা, এবং তিনি যা বলেছেন তাই বেদান্ত দর্শন। যদিও পরমেশ্বর ভগবান *শ্রীমন্তাগবত* রূপে যে অপ্রাকৃত বেদান্ত দান করে গিয়েছেন, সেই সম্বন্ধে মায়াবাদীদের কোন জ্ঞান নেই, তবুও তারা তাদের অধায়নের গর্বে অতাত্ত গর্বিত। বেদান্ত দর্শনকে যে এই সমস্ত মায়াবাদীরা কিভাবে বিকৃত করবে তা বৃঝতে পেরে, খ্রীল ব্যাসদেব কেনন্ত-সূত্রের ভাষ্যারূপে খ্রীমন্ত্রাগবত রচনা করেছেন। *শ্রীমন্ত্রাগবত হচ্ছে ভাষাং ব্রহ্মসূত্রাণাম্*; অর্থাৎ, *ব্রহ্মসূত্র* রূপে বেদান্ত দর্শন *শ্রীমন্ত্রাগবতের* পাতায় বিস্তারিতভাবে বর্ণিত হয়েছে। তাই বেদান্ত দর্শনের প্রকৃত পাঠক হচ্ছেন সেই কৃষ্ণভক্ত, যিনি সর্বদা ভগবদ্গীতা এবং শ্রীমন্তাগবত পাঠ করে তার তত্ত্ব হৃদয়ঙ্গম করেন এবং এই সমস্ত গ্রন্থের তাৎপর্য সমস্ত জগৎ জড়ে শিক্ষা দেন। কেনান্ত দর্শনের উপর একাধিপতা বিস্তার করেছে বলে মায়াবাদীরা খৃব গর্ব করে, কিন্তু ভগবন্তকের জন্য বেদান্ত-ভাষ্য হচ্ছে শ্রীমন্ত্রাগবত এবং অন্যান্য আচার্যদের প্রণীত ভাষ্য। গৌড়ীয় বৈষ্ণব ভাষ্য হচ্ছে গোবিন্দ-ভাষা।

মায়াবাদীরা যে অভিযোগ করে ভক্তরা বেদান্ত অধ্যয়ন করেন না, তা সম্পূর্ণ ব্যান্ত। তারা জানে না যে, নৃতা-কীর্তন এবং শ্রীমন্ত্রাগবতের প্রচার হচ্ছে ভগবৎ-ধর্ম এবং তা বেদান্ত অধ্যয়ন থেকে অভিন্ন। যেহেত্ তারা মনে করে যে, বেদান্ত দর্শন অধ্যয়নই হচ্ছে সন্ন্যাসীদের একমাত্র কাজ, সেই হেতু শ্রীচৈতনা মহাপ্রভূতা করছেন না দেখে তারা তাঁর সমালোচনা করে। শ্রীপাদ শঙ্করাচার্য বেদান্ত দর্শন অধ্যয়নের ওপর বিশেষ জোর দিয়েছেন। তিনি বলেছেন, বেদান্তবাকোমু সদা রমন্তঃ কৌপীনবস্তঃ থলু ভাগাবন্তঃ—"ত্যাগের আশ্রম গ্রহণ করেছেন যে সন্ন্যামী, যিনি কেবল কৌপীন ছাড়া আর কিছুই পরিধান করেন না, তাঁর কর্তবা হচ্ছে নিরন্তর বেদান্ত-সূত্র অধ্যয়ন করা। সন্মাম ধর্মাবলম্বী এই ধরনের মানুষ অভ্যন্ত ভাগাবান।" বারাণসীর মায়াবাদীরা এই পন্থা অবলম্বন না করার জনা শ্রীটেতনা মহাপ্রভূর নিন্দা করেছিল। কিন্তু শ্রীটেতন্য মহাপ্রভূর এই মায়াবাদী সন্ন্যামীদের উপর তাঁর করুণা বর্ষণ করেছিলেন এবং প্রকাশানন্দ সরম্বতী ও সার্বভৌম ভট্টাচার্যের সঙ্গে বেদান্ত দর্শনের আলোচনার মাধ্যমে তিনি তানের উন্ধার করেছিলেন।

## শ্লোক ৪২ মূর্খ সন্ন্যাসী নিজ-ধর্ম নাহি জানে । ভাবুক ইইয়া ফেরে ভাবুকের সনে ॥ ৪২ ॥

## **শ্লোকার্থ**

"এই শ্রীকৃষ্ণচৈতন্য হচ্ছে একটি মূর্ব সন্ধ্যাসী এবং সে জানে না তার প্রকৃত ধর্ম কি? ভাবের আবেগের দ্বারা পরিচালিত হয়ে সে ভাবৃকদের সঙ্গে দুরে বেড়ায়।"

## তাৎপর্য

মুর্থ মায়াবাদীরা জ্ঞানে না যে, কৃষ্ণভাবনামৃত আন্দোলন অপ্রাকৃত বিজ্ঞানের সুদৃঢ় ভিত্তির উপর প্রতিষ্ঠিত, তাই তারা মনে করে যে, যারা নাচে এবং কার্তন করে তাদের কোন দার্শনিক জ্ঞান নেই। প্রকৃতপক্ষে কৃষ্ণভক্তদের বেদান্ত দর্শন সম্বন্ধে পূর্ণ জ্ঞান রয়েছে, কারণ তারা বেদান্ত দর্শনের প্রকৃত ভাষ্য প্রীমন্ত্রাগবত অধ্যয়ন করেন এবং ভগবদ্গীতায় প্রদত্ত ভগবানের প্রীমুখনিঃসৃত বাণী অনুসরণ করেন। ভগবং-দর্শন বা ভগবং-ধর্ম হৃদয়ঙ্গম করার ফলে তারা পূর্ণরূপে ভগবং-চেতনা বা কৃষ্ণভাবনা লাভ করেন, এবং তার ফলে তাঁদের নৃত্য-কীর্তন জড় স্তরে সম্পাদিত হয় না, তা অনুষ্ঠিত হয় চিন্ময় স্তরে। যদিও সকলেই ভক্তদের আনদেশক্ষল নৃত্য-

কীর্তনের স্বতঃস্ফুর্ত প্রশংসা করে এবং তার ফলে কৃষ্ণভক্তরা সর্বত্রই 'হরেকৃষ্ণভক্ত' নামে পরিচিত হয়েছে, তবুও মায়াবাদীরা যথার্থ জ্ঞানের অভাবে, ভক্তদের এই সমস্ত কার্যকলাপ সহা করতে পারে না।

#### শ্লোক ৪৩

এ সব শুনিয়া প্রভূ হাসে মনে মনে । উপেক্ষা করিয়া কারো না কৈল সম্ভাষণে ॥ ৪৩ ॥

## শ্লোকার্থ

এই সমস্ত নিন্দাবাদ শুনে শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভু মনে মনে হাসলেন, আর এই সমস্ত অপবাদ তিনি অগ্রাহ্য করলেন এবং মায়াবাদীদের সঙ্গে কোন কথা বললেন না।

## তাৎপর্য

কৃষ্ণভক্তরূপে আমরা মায়াবাদীদের সঙ্গে কথা বলে সময় নষ্ট করি না, তবে সুযোগ পেলেই আমরা বেশ প্রবলভাবে এবং সাফল্যের সঙ্গেই আমাদের দর্শনের আলোকে তাদের ভ্রান্তি দেখিয়ে দিই।

#### শ্লোক 88

উপেক্ষা করিয়া কৈল মপুরা গমন। মথুরা দেখিয়া পুন: কৈল আগমন॥ ৪৪॥

## <u>শ্লোকার্থ</u>

এইভাবে কাশীর নিন্দুক মায়াবাদীদের উপেক্ষা করে খ্রীচৈতন্য মহাপ্রভূ মধুরায় গমন করলেন, এবং মধুরা দর্শন করে পুনরায় তিনি কাশীতে ফিরে এলেন।

## তাৎপর্য

খ্রীটৈতন্য মহাপ্রভূ যখন প্রথম কাশীতে গিয়েছিলেন, তখন তিনি মায়াবাদীদের সঙ্গে কথা বলেননি, কিন্তু বেদান্তের্ যথার্থ উদ্দেশ্য সন্বন্ধে তাদের বোঝাবার জ্বনা তিনি মথুরা থেকে পুনরায় সেখানে ফিরে এলেন। শ্লোক ৪৫ কাশীতে লেখক শৃদ্র-শ্রীচন্দ্রশেখর । তাঁর ঘরে রহিলা প্রভু স্বতন্ত্র ঈশ্বর ॥ ৪৫ ॥

## <u>শোকার্থ</u>

এই সময় শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভু শ্রীচক্সশেখরের বাড়িতে অবস্থান করেছিলেন। চক্রশেখর যদিও ছিলেন শুদ্র বা কায়স্থ, কিন্তু সেই বিচার না করেই পরমেশ্বর ভগবান তাঁর গৃহে রইলেন, কারণ তিনি হচ্ছেন সম্পূর্ণভাবে স্বাধীন ঈশ্বর।

## তাৎপর্য

সন্ন্যাসীর যদিও শুদ্রের গৃহে বাস করা উচিত নয়, তবুও শ্রীচৈতনা মহাপ্রভূ চন্দ্রশেষর নামক একজন কেরানির বাড়িতে ছিলেন। পাঁচশ বছর আগে, বিশেষ করে বঙ্গদেশে প্রচলিত প্রথা ছিল যে, রাহ্মণকুলে জন্ম হলেই কেবল ব্রাহ্মণ হওয়া যায়, এবং অন্যান্য কুলে জন্ম হলে—এমন কি ক্ষব্রিয়, বৈশা আদি উচ্চতর কুলে জন্ম হলেও তাদের শুদ্র বলে মনে করা হত। শ্রীচন্দ্রশেষর যদিও ছিলেন উত্তর ভারতের কায়স্থ বংশান্তত কেরানি, তবুও তাঁকে শুদ্র বলে বিবেচনা করা হয়েছিল। তেমনই, বৈশ্যরা, বিশেষ করে সুবর্গ-বিদিক সম্প্রদায়কে বঙ্গদেশে শুদ্র বলে গণনা করা হয়, এমন কি বৈদ্যদেরও, যারা হচ্ছে সাধারণত চিকিৎসক, তাদেরও শুদ্র বলে গণনা করা হয়। কতকগুলি স্বার্থান্থেধী তথাকথিত ব্রাহ্মণদের প্রবর্তিত এই কৃত্রিম জাতিভেদ প্রথা শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভূ স্বীকার করেননি। পরবর্তীকালে সেই তথাকথিত ব্রাহ্মণদের বিরোধিতা সত্ত্বেও কায়স্থ, বৈশ্য এবং বণিকেরা যজ্ঞোপবীত ধারণ করতে তক্ত করে।

শ্রীটেতন্য মহাপ্রভূব আবির্ভাবের পূর্বে, বাংলার রাদ্ধা বল্লাল সেন তাঁর ব্যক্তিগত রোবের বশে সুবর্গ-বণিক সম্প্রদায়কে জাতিচ্যুত করেন। সুবর্গ-বণিক সম্প্রদায় অত্যন্ত ধনী, কারণ সাধারণত তারা সুদে টাকা খাটায় এবং সোনা-রূপার ব্যবসা করে। তাই বল্লাল সেন সুবর্গ-বণিকদের কাছ থেকে টাকা ধার করতেন কিন্তু পরবর্তীকালে বল্লাল সেন দেউলিয়া হয়ে যাওয়ায়, সুবর্গ-বণিক মহাজনেরা তাঁকে টাকা ধার দেওয়া বন্ধ করে দেয়, এবং তার ফলে ক্রুদ্ধ হয়ে বল্লাল সেন সুবর্গ-বণিক সম্প্রদায়কে শূদ্র বলে ঘোষণা করেন। বল্লাল সেন ব্রান্ধণদের প্রভাবিত করার চেষ্টা করেছিলেন, যাতে তাঁরা সুবর্গ-বণিকদের বৈদিক আচার অনুষ্ঠানের অনুগামী বলে স্বীকার না করেন। যদিও কিছু ব্রান্ধণ বল্লাল সেনের এই আচরণ

মেনে নিয়েছিলেন, কিন্তু অনেক ব্রাহ্মণ তা বরদান্ত করেননি। তার ফলে ব্রাহ্মণদের মধ্যেও বিরোধের সৃষ্টি হয়েছিল, এবং যাঁরা সুবর্গ-বণিকদের সমর্থন করেছিলেন, তাঁদের ব্রাহ্মণ-সমাজ থেকে জাতিচ্যুত করা হয়। এখনও এই প্রথার অনুসরণ করা হচ্ছে।

বঙ্গদেশে বহু বৈশ্বর পরিবার রয়েছেন, যাঁরা ব্রাহ্মণকুলে জন্মগ্রহণ না করলেও, বৈশ্বরতন্ত্র অনুসারে যজ্ঞোপবীত প্রদানপূর্বক দীক্ষাদান করে আচার্যের কার্য করেন। শ্রীগৌড়ীয় বৈশ্বরাচার্যের বংশসমূহের বৈশ্বর বিশ্বাস অনুসারে ঠাকুর রঘুনন্দন, আচার্য ঠাকুর কৃষ্ণদাস, নবনী হোড় এবং শ্যামানন্দ প্রভুর শিষ্য শ্রীরসিকানন্দ দেবের বংশ ব্রাহ্মণের আদর্শ উপনয়ন সংস্কার আজ তিনি-চারশ বছর ধরে চলে আসছে। তাঁরা আজও ব্রাহ্মণ আদি সকল বর্ণের দীক্ষাগুরুর কার্য করে আসছেন এবং শালগ্রাম আদির অর্চনা করে আসছেন। এখনও আমরা আমাদের কৃষ্ণতাবনামৃত সংঘের মন্দিরগুলিতে শালগ্রাম শিলা অর্চন প্রবর্ণন করিনি, কিন্তু অচিরেই আমাদের সমগ্র মন্দিরে অর্চন মার্গ অনুসারে শালগ্রাম শিলার অর্চন শুরু হবে।

শ্লোক ৪৬ তপন-মিশ্রের ঘরে ভিক্ষা-নির্বাহণ । সন্মাসীর সঙ্গে নাহি মানে নিমন্ত্রণ ॥ ৪৬ ॥

## শ্লোকার্থ

শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভূ তপন মিশ্রের ঘরে প্রসাদ পেতেন। তিনি অন্য সন্মাসীদের সঙ্গে মেলামেশা করতেন না এবং তাদের নিমন্ত্রণও গ্রহণ করতেন না।

## তাৎপর্য

গ্রীচৈতনা মহাপ্রভুর এই আদর্শ আচরণ বথাযথভাবে প্রমাণ করে যে, বৈষ্ণব সন্ন্যাসীরা মায়াবাদী সন্ন্যাসীর নিমন্ত্রণ স্বীকার করতে পারেন না, এবং তাঁদের সঙ্গে অন্তরঙ্গভাবে মেলামেশাও করতে পারেন না।

> শ্লোক ৪৭ সনাতন গোসাঞি আসি' তাঁহাই মিলিলা । তাঁর শিক্ষা লাগি' প্রভু দু-মাস রহিলা ॥ ৪৭ ॥

ಲಿಲ

## পঞ্চতত্ত্বের মাহাত্মা

## শ্ৰোকাৰ্থ

সনাতন গোস্বামী যখন বঙ্গদেশ থেকে এলেন, তখন তপন মিশ্রের গৃহে শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভুর সঙ্গে তাঁর প্রথম সাক্ষাৎকার হয়। ভগবস্তুক্তি সম্বন্ধে সনাতন গোস্বামীকে শিক্ষা দেওয়ার জন্য ঐাটেতন্য মহাপ্রভূ সেখানে দুই মাস অবস্থান করেছিলেন।

## তাৎপর্য

শ্রীতক-শিষ্যের পরস্পরার ধারায় শ্রীটৈতনা মহাপ্রভু সনাতন গোস্বামীকে শিক্ষাদান করেছিলেন। সনাতন গোস্বামী ছিলেন সংস্কৃত এবং অন্যান্য ভাষায় বিদগ্ধ পণ্ডিত, কিন্তু শ্রীচৈতনা মহাপ্রভুর কান্থে শিক্ষা না পাওয়া পর্যন্ত বৈষ্ণ্যর আচার সম্বন্ধে তিনি কিছুই লেখেননি। শ্রীটেতনা মহাপ্রভূর উপদেশ অনুসারে তিনি বৈষ্ণব মার্গের পথপ্রদর্শক তার বিখ্যাত গ্রন্থ *হরিভক্তিবিলাস* রচনা করেছিলেন। এই *হরিভক্তিবিলাস* গ্রন্থে নির্দেশ দেওয়া হয়েছে যে, যথার্থ সদ্তরুর কাছে দীক্ষাপ্রাপ্ত হওয়ার ফলে তংক্ষণাৎ ব্ৰাহ্মণত্ব লাভ হয়। এই সম্পর্কে তিনি বলেছেন—

> यथा काश्वनजाः याजि काःमाः तमविधानजः । **७था मौक्वाविधातम दिक्ववः क्वाग्रास्ट नुगाम ॥**

"যথায়থ বাসায়নিক প্রক্রিয়ায় পারদের মিশ্রণে কাঁসা যেমন সোনায় পরিণত হয়, তেমনই যথার্থ সদগুরুর কাছে দীক্ষিত হয়ে উপযুক্ত শিক্ষার প্রভাবে মানুষ দ্বিজত্ব প্রাপ্ত হয়।" জাতি ব্রাক্ষণেরা কখনও কখনও এর প্রতিবাদ করে, কিন্তু এর বিরুদ্ধে তাদের কোন উপযুক্ত যুক্তি নেই। শ্রীকৃষ্ণ এবং তাঁর ভক্তের কুপায় মানুবের জীবন সম্পূর্ণভাবে পরিবর্তিত হতে পারে। *শ্রীমন্তাগবতে জহাতি বন্ধম্* এবং শুদ্ধন্তি এই দৃটি শব্দের দ্বারা এই তত্ত্ব প্রতিপন্ন করা হয়েছে। *জহাতি বন্ধম্* এর অর্থ হচ্ছে জীব কোন বিশেষ শরীরে আবদ্ধ। এই দেহ অবশাই একটি প্রতিবন্ধক, কিন্তু শুদ্ধ ভক্তের সঙ্গ প্রভাবে এবং তাঁর নির্দেশ অনুসরণ করার ফলে এই প্রতিবন্ধকতা অতিক্রম করা যায় এবং কঠোর নিয়মানুবর্তিতার মাধ্যমে দীক্ষাপ্রাপ্ত হয়ে রান্ধণত্ব লাভ করা যায়। শ্রীল জীব গোস্বামী উল্লেখ করেছেন, কিভাবে শুদ্ধ ভক্তের সঙ্গ প্রভাবে অব্রাহ্মণ ব্রাহ্মণে পরিণত হতে পারেন। *প্রভবিষ্ণাবে নমঃ* —শ্রীবিষ্ণু এতই শক্তিশালী যে, তিনি তাঁর ইচ্ছা অনুসারে যা ইচ্ছা ডাই করতে পারেন। তাই বিষ্ণুর পক্ষে সদ্ওরুর সুদক্ষ পরিচালনায় পরিচালিত ভক্তের দেহকে অনায়াসেই পরিবর্তন করা সম্ভব।

শ্লোক ৪৮ তাঁরে শিখাইলা সব বৈষ্ণবের ধর্ম। তাগৰত-আদি শাস্ত্রের যত গৃঢ় মর্ম ॥ ৪৮ ॥

## গ্লোকার্থ

শ্রীমন্তাগবত আদি শাস্ত্রের গৃঢ় মর্ম প্রকাশ করে, শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভু সনাতন গোস্বামীকে বৈঞ্চবের ধর্ম সম্বন্ধে শিক্ষাদান করলেন।

## তাৎপর্য

পরম্পরার ধারায় সদ্গুরুর শিক্ষা অবশ্যই বৈদিক শাস্ত্রের ভিত্তিতে প্রতিষ্ঠিত। গুরু-পরম্পরার ধারায় নিজের মনগড়া আচার অনুষ্ঠান তৈরি করা যায় না। শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভুর অনুগামী বহু তথাক্থিত বৈষ্ণব সম্প্রদায় রয়েছে, যেওলি যথাযথভাবে শান্ত্রসিদ্ধান্ত অনুসরণ করে না, তাই তাদের বলা হয় 'অপসম্প্রদায়', যার অর্থ হচ্ছে 'সম্প্রদায় বহির্ভৃত'। তাদের কয়েকটি গোষ্ঠী হচ্ছে—আউল, বাউল, কর্তাভজা, নেড়া, দরবেশ, সাঁই, সহজিয়া, সখীভেকী, স্মার্ড, জাত-গোসাঞি, অতিবাডী, চূড়াধারী এবং গৌরাঙ্গ-নাগরী। খ্রীচৈতনা মহাপ্রভুর পরম্পরায় নিষ্ঠাভরে অনুগমন করতে হলে, এই সমস্ত অপসম্প্রদায়ের সঙ্গ করা উচিত নয়।

সদগুরুর তত্ত্বাবধানে শিক্ষালাভ না করলে, বৈদিক শাস্ত্রভত্ত্ব হাদয়ঙ্গম করা যায় না। সেই কথা বোঝাবার জন্য ত্রীকৃষ্ণ অর্জুনকে শিক্ষাদান করার সময় এই বিষয়ে খুব জোর নিয়েছেন, এবং তিনি স্পষ্টভাবে উল্লেখ করেছেন যে, অর্জুন যেহেতু তাঁর ভক্ত এবং স্থা ছিলেন, তাই তিনি ভগবদ্গীতার রহস্য হৃদয়ঙ্গম করতে পেরেছিলেন। তাই সিদ্ধান্ত করা যায় যে, কেউ যদি শাস্ত্রের গুঢ় রহস্য সম্বন্ধে অবগত হতে চান, তা হলে অবশ্যই তাঁকে সদ্গুরুর শরণাগত হতে হবে, শ্রদ্ধাবনত চিত্তে তাঁর খ্রীমুখনিঃসৃত বাণী শ্রবণ করতে হবে, এবং সেবার দ্বারা তাঁকে সন্তুষ্ট করতে হবে। তা হলেই কেবল শাস্ত্রজ্ঞান তাঁর হৃদয়ে প্রকাশিত হবে। বেদে উল্লেখ করা হয়েছে-

> यभा प्पर्त भन्ना ভिक्तर्यशा प्परत ७था छरतो । **ज्यादिक कथिका शर्थाः अकामास्य मश्चमः ॥**

"পরমেশ্বর ভগবান এবং শুরুদেবের প্রতি যার অবিচলিত নিষ্ঠা রয়েছে, তার কাছে শান্ত্রের নিগুঢ় তত্ত্ব প্রকাশিত হয়।" খ্রীল নরোত্তম দাস ঠাকুর উপদেশ দিয়েছেন,

'সাধ্-শাস্ত্র-ওরবাকা, হৃদয়ে করিয়া একা' অর্থাৎ পারমার্থিক জীবনের যথার্থ উদ্দেশ্য সম্বন্ধে অবগত হতে হলে সাধ্, শাস্ত্র এবং ওরু, এই তিনের বাকা যথাযথভাবে হৃদয়ঙ্গম করতে হবে। 'সাধ্' (মহায়া বা বৈষ্ণব) অথবা 'ওরু' কখনই শাস্ত্র-বহির্ভূত কোন কিছু বলেন না। এইভাবে 'সাধ্' এবং 'ওরু' যা বলেন, তা কখনও শাস্ত্রের বাণী থেকে ভিন্ন নয়। তাই এই তিনের নির্দেশ অনুসারে আচরণ করা অবশা কর্তবা।

#### শ্লোক ৪৯

ইতিমধ্যে চক্রশেখর, মিশ্র-তপন । দুঃখী হঞা প্রভূ-পায় কৈল নিবেদন ॥ ৪৯ ॥

## <u>শ্লোকার্থ</u>

শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভূ যখন সনাতন গোস্বামীকে শিক্ষাদান করছিলেন, তখন অত্যন্ত দুর্মবিত হয়ে চন্দ্রশেষর এবং তপন মিশ্র শ্রীমশ্বহাপ্রভূব শ্রীপাদপল্পে একটি নিবেদন করলেন।

## শ্লোক ৫০ কতেক শুনিব প্রভু তোমার নিন্দন । না পারি সহিতে, এবে ছাড়িব জীবন ॥ ৫০ ॥

## <u>হোকার্থ</u>

"প্রভূ, ভোমার বিরুদ্ধে আর কত নিন্দাবাদ এবং সমালোচনা সহ্য করব? এই সমস্ত নিন্দাবাদ যাতে আর আমাদের ওনতে না হয়, সেই জন্য আমরা জীবন ডাাগ করব বলে ঠিক করেছি।"

## তাৎপর্য

বৈষ্ণৰ আচরণ সন্বন্ধে শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভুর সব চাইতে গুরুত্বপূর্ণ একটি নির্দেশ -হচ্ছে তব্ধর মতো সহিষ্ণু হওয়া এবং তৃণের থেকেও সুনীচ হওয়া।

> ष्ट्रगामिन मूनीराजन जरतातिन मश्क्रिमा । जयानिमा यानराजन कीर्जनीयः माग इतिः ॥

"পথে পড়ে থাক। তৃণের থেকেও সুনীচ হয়ে বা তরুর থেকেও সহিষ্ণ হয়ে, নিজের জন্য কোন রকম মানসম্মানের প্রত্যাশা না করে এবং অন্য সকলকে সমস্ত মান দান করে, নিরন্তর ভগবানের দিব্য নাম কীর্তন করা উচিত।" কিন্তু , তবুও এই উপদেশ প্রদানকারী শ্রীচৈতনা মহাপ্রভু দুয়াতকারী জগাই এবং মাধাইয়ের অপকর্ম বরদাস্ত করেননি। তারা যখন শ্রীনিত্যানন্দ প্রভূকে আঘাত করে, তখন তিনি ক্রন্ধ হয়ে তাদের সংখ্যর করতে উদাত হন। খ্রীনিত্যানন্দ প্রভূর কুপার ফলেই কেবল তারা রক্ষা পায়। বৈষ্ণব অত্যন্ত সহনশীল এবং তিনি ক্রুদ্ধ হন না. কিন্তু কেউ যদি গুরুদেবকে অপমান করে বা অন্য কোন বৈষ্ণবকে অপমান - করে, তা হলে তার ক্রোধ আণ্ডনের মতো উদ্দীপ্ত হয়ে ওঠে। শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভ স্বয়ং তা প্রদর্শন করে গিয়েছেন। বৈষ্ণবনিন্দা কখনও সহ্য করা উচিত নয়। কেউ যদি বৈষ্ণবনিন্দা করে, তা হলে যুক্তিভর্কের দ্বারা ভাকে স্তব্ধ করা উচিত। তা করতে না পারলে সেখানেই প্রাণত্যাগ করা উচিত, এবং তাও করতে না পারলে সেখান থেকে চলে যাওয়া উচিত। খ্রীচৈতনা মহাপ্রভ যখন কাশীতে ছিলেন, তখন নানাভাবে মায়াবাদী সম্ন্যাসীরা তাঁর নিন্দা করছিল, কারণ তিনি সম্মাসী হওয়া সম্বেও নতা-কীর্তন করছিলেন। তপন মিশ্র এবং চন্দ্রশেখর সেই সমালোচনা শুনেছিলেন। তারা ছিলেন খ্রীচৈতন্য মহাপ্রভুর মহান ভক্ত, তাই তাঁদের পক্ষে তা সহ্য করা অসম্ভব হয়ে উঠেছিল। তাঁরা মায়াবাদীদের স্তব্ধ করতে পারছিলেন না, তাই তাঁরা খ্রীচৈতন্য মহাপ্রভুর কাছে আবেদন করেছিলেন যে, যেহেতু তাঁরা সেই অসহ্য নিন্দা আর সহ্য করতে পারছিলেন না, সেই হেতু তাঁরা জীবন ত্যাগ করবেন বলে মনস্থ করেছেন।

## (श्रीक १)

তোমারে নিন্দরে যত সন্মাসীর গণ। শুনিতে না পারি, ফাটে হৃদয়-শ্রবণ॥ ৫১॥

## শ্লোকার্থ

"মায়াবাদী সন্মাসীরা তোমার নিন্দা করছে। সেই নিন্দা আমরা সহ্য করতে পারছি না। তার ফলে আমাদের হৃদয় বিদীর্ণ হচ্ছে।"

## তাৎপর্য

এটিই হল শ্রীকৃষ্ণ এবং শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভুর প্রতি প্রকৃত প্রেমের প্রকাশ। তিন শ্রেণীর বৈষ্ণব রয়েছেন—কনিষ্ঠ অধিকারী, মধ্যম অধিকারী এবং উত্তম অধিকারী। 80

কনিষ্ঠ অধিকারী বা সর্বনিম্ন স্তরের বৈষ্ণাব হচ্ছেন তিনি, যাঁর ভগবানের প্রতি দৃঢ় শ্রদ্ধা রয়েছে কিন্তু শাস্ত্রসিদ্ধান্ত সম্বন্ধে তিনি ততটা পারদশী নন। মধাম অধিকারী শাস্ত্রসিদ্ধান্ত সম্বন্ধে পূর্ণজ্ञপে অবগত এবং শুরু ও কৃষ্ণের প্রতি তাঁর রতি ভক্তি অবিচলিত। তিনি তাই, ভগবং-বিদ্বেষীদের উপেক্ষা করে অল্পবৃদ্ধিদের মধ্যে প্রচার করেন। আর সর্বোচ্চ স্তরের ভক্ত কাউকে অবৈঞ্চব দর্শন করেন না। তাঁর দৃষ্টিতে কেবল তিনি নিজে ছাড়া আর সকলেই বৈষ্ণব। এটিই হচ্ছে শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভর তৃণাদপি সুনীচেন তরোরপি সহিষ্ণুনা শ্লোকের সারমর্ম। তবে উত্তম অধিকারী ভক্তকে প্রচার করার জন্য মধ্যম অধিকারীর স্তরে নেমে আসতে হয়, তবে প্রচারকের কখনও বৈষ্ণবনিন্দা সহ্য করা উচিত নয়। কনিষ্ঠ অধিকারী ও বৈষণবনিন্দা . সহ্য করতে পারেন না, তবে শাস্ত্র-প্রমাণের মাধ্যমে নিন্দুকদের মুখ বন্ধ করার ক্ষমত। ভার নেই। তাই এখানে তপন মিশ্র ও চন্দ্রশেখর আচার্যকে কনিষ্ঠ অধিকারী ভক্ত বলে মনে করা হয়েছে, কারণ জাঁরা কাশীর মায়াবাদী সন্ন্যাসীদের যুক্তিতর্কের দ্বারা পরাস্ত করতে পারেননি। তাঁরা শ্রীচৈতনা মহাপ্রভুর কাছে আবেদন করেছিলেন উপযুক্ত ব্যবস্থা করার জন্য, কারণ তাঁরা সেই সমালোচনা সহ্য করতে পারছিলেন না অথচ তা বন্ধ করার ক্ষমতাও তাঁদের ছিল না।

## শ্ৰোক ৫২

ইহা তনি রহে প্রভু ঈষৎ হাসিয়া। সেই কালে এক বিপ্ৰ মিলিল আসিয়া ॥ ৫২ ॥

## শ্রোকার্থ

তপন মিশ্র ও চন্দ্রশেখর যখন শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভূকে সেই কথা বললেন, তখন মহাপ্রভু ঈষৎ হেসে চুপ করে রইলেন। সেই সময় এক ব্রাহ্মণ গ্রীটেতন্য মহাপ্রভুর সঙ্গে সাক্ষাৎ করার জন্য সেখানে এলেন।

## তাৎপর্য

যেহেতু নিদ্কেরা মহাপ্রভূর নিন্দা করছিল, তাই মহাপ্রভূ তাতে দুঃখ অনুভব . করেননি, বরং তিনি ঈষৎ হাস্য করেছিলেন। এটিই হচ্ছে আদর্শ বৈষ্ণব-আচরণ। নিজের সমালোচনা বা নিন্দা শুনে কুদ্ধ হওয়া উচিত নয়, তবে যদি অনা কোন বৈষ্ণবের নিন্দা করা হয়, তা হলে তা পূর্বোক্ত উপায়ে বন্ধ করার জন্য তৎক্ষণাৎ সচেষ্ট হতে হয়। গ্রীচৈতন্য মহাপ্রভু তাঁর তদ্ধ ভক্ত তপন মিশ্র ও চন্দ্রশেখরের

প্রতি অত্যন্ত কৃপাময় ছিলেন, তাই, তাঁরই ইছোর প্রভাবে সেই ব্রাহ্মণ তখন সেখানে এসে উপস্থিত হয়েছিলেন। তাঁর ভক্তদের সম্ভণ্টি বিধানের জন্য সর্বশক্তিমান ভগবান সেই অবস্থার সৃষ্টি করেছিলেন।

> শ্ৰোক ৫৩ আসি' নিবেদন করে চরণে ধরিয়া। এক বস্তু মার্গো, দেহ প্রসন্ন ইইয়া ॥ ৫৩ ॥

## শ্লোকার্থ

সেখানে এসে ব্রাহ্মণ শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভর শ্রীপাদপদ্ধে পতিত হয়ে তাঁর কাছে প্রার্থনা করলেন, "আমি একটি বস্তু চাইতে এসেছি, আপনি প্রসন্ন হয়ে আমাকে তা দান কৰুন।"

## তাৎপর্য

বৈদিক শাস্ত্রে নির্দেশ দেওয়া হয়েছে, তদ্বিদ্ধি প্রণিপাতেন পরিপ্রশ্নেন সেবয়া— "অত্যন্ত বিনীতভাবে মহান্বার শ্রণাগত হতে হয়" (ভগবদ্গীতা ৪/৩৪)। তত্তজানী মহাপুরুষদের সঙ্গে উদ্ধৃতভাবে তর্ক করা উচিত নয়। পক্ষান্তরে অত্যন্ত বিনীতভাবে এবং ঐকান্তিক শ্রদ্ধা সহকারে প্রশ্ন করার মাধ্যমে তাঁদের শরণাগত হতে হয়। খ্রীচৈতনা মহাপ্রভু হচ্ছেন একজন আদর্শ শিক্ষক, এবং তিনি আচরণ করে সকল কিছু শিক্ষা দিয়ে গিয়েছেন। তাঁর অনুগামীরাও তাঁরই পদান্ধ অনুসরণ করে, সেইভাবে আচরণ করে শিক্ষাদান করেন। খ্রীচৈতন্য মহাপ্রভুর সঙ্গ প্রভাবে পবিত্র হয়ে, এই ব্রাহ্মণও অভান্ত বিনীতভাবে তাঁর চরণে তাঁর প্রার্থনা নিবেদন করেছিলেন। খ্রীচৈতন্য মহাপ্রভর খ্রীপাদপদ্মে পতিত হয়ে তিনি বলেছিলেন—

> শ্ৰোক ৫৪' সকল সন্ন্যাসী মঞি কৈনু নিমন্ত্ৰণ । তুমি যদি আইস, পূর্ণ হয় মোর মন ॥ ৫৪ ॥

## শোকার্থ

"হে প্রভ, আমি বারাণসীর সমস্ত সন্মাসীদের আমার গৃহে নিমন্ত্রণ করেছি। তুণি যদি আমার নিমন্ত্রণ গ্রহণ করে সেখানে আস, তা হলে আমার মনোবাসনা পূর্ব হয়।

## তাৎপর্য

এই ব্রাহ্মণটি ভানতেন যে, ত্রীচৈতনা মহাপ্রত্ হচ্ছেন তখন কাশীতে একমাত্র বৈঞ্চব-সন্নাসী, আর অনা সকলেই ছিলেন মায়াবাদী। গৃহস্থদের কর্তব্য হচ্ছে কখনও কখনও সন্নাসীদের গৃহে নিমন্ত্রণ করে ভোজন করানো। এই গৃহস্থ-ব্রাহ্মণ সকল সন্নাসীদের তাঁর বাড়িতে নিমন্ত্রণ করতে চেয়েছিলেন, কিন্তু তিনি জানতেন যে, ত্রীটৈতন্য মহাপ্রভূকে এই ধরনের নিমন্ত্রণ গ্রহণে স্বীকার করানো অতান্ত কঠিন হবে। করেন, মায়াবাদী সন্নাসীরা সেখানে উপস্থিত থাকবেন। তাই তিনি তাঁর ত্রীচরণে পতিত হয়ে অত্যন্ত বিনীতভাবে আবেদন করেছিলেন যে, তিনি যেন কঙ্গণা করে তাঁর নিমন্ত্রণ রক্ষা করেন। এইভাবে অত্যন্ত বিনয় সহকারে তিনি তাঁর মনোবাসনা ব্যক্ত করেছিলেন।

#### শ্লোক ৫৫

না যাহ সন্মাসি-গোষ্ঠী, ইহা আমি জানি । মোরে অনুগ্রহ কর নিমন্ত্রণ মানি'॥ ৫৫॥

#### শ্লোকার্থ

"হে প্রভূ । আমি জানি যে, ভূমি অন্যান্য সন্মাসীদের সঙ্গ কর না, কিন্তু আমাকে অনুগ্রহ করে আমার এই নিমন্ত্রণ স্বীকার কর।"

## তাৎপর্য

আচার্য অথবা বৈশ্বর মহাজন অত্যন্ত কঠোরতার সঙ্গে তাঁর নীতি অনুসরণ করেন। কিন্তু যদিও তিনি বক্সের মতো কঠোর, তবুও কখনও কখনও তিনি কুসুমের মতো কোমল। প্রকৃতপক্ষে তিনি স্বতন্ত্র। তিনি সমস্ত বিধি-নিষেধ অত্যন্ত নিষ্ঠার সঙ্গে পালন করেন, কিন্তু কখনও কখনও তিনি তাঁর নীতি শিথিল করেন। শ্রীচৈতন্য মহাপ্রত্কু কখনও মায়াবাদী সন্ন্যাসীদের সঙ্গে মেলামেশা করতেন না। কিন্তু তবুও তিনি সেই ব্রাক্ষাণের অনুরোধ রক্ষা করেছিলেন, যে কথা প্রবর্তী শ্লোকে বর্ণিত হয়েছে।

শ্লোক ৫৬

প্রভূ হাসি' নিমন্ত্রণ কৈল অঙ্গীকার। সন্মাসীরে কৃপা লাগি' এ ভঙ্গী তাঁহার ॥ ৫৬ ॥

## <u>শ্লোকার্থ</u>

প্রীতৈতন্য মহাপ্রভূ হেসে সেই ব্রাহ্মণের নিমন্ত্রণ গ্রহণ করলেন। মায়াবাদী সন্ম্যাসীদের কৃপা করবার জন্য তিনি এইভাবে আচরণ করলেন।

## তাৎপর্য

শ্রীটিতন্য মহাপ্রভৃকে কাশীর মায়াবাদী সন্ন্যাসীরা নিন্দা করেছিল বলে, তপন মিশ্র এবং চন্দ্রশেষর শ্রীমন্মহাপ্রভূর চরণে তাঁদের মনঃকষ্ট ব্যক্ত করে আবেদন করেছিলেন। তা ভনে শ্রীটৈতন্য মহাপ্রভূ কেবল হেসেছিলেন, কিন্তু তবুও তিনি তাঁর ভক্তদের মনোবাঞ্চা পূর্ণ করতে চেয়েছিলেন। সেই ব্রাহ্মণ যখন অন্যান্য সন্মাসীদের সঙ্গে তাঁর গৃহে নিমন্ত্রণ গ্রহণ করতে তাঁকে অনুরোধ করতে এলেন, তখন সেই সুযোগ এল। এইভাবে অসমোধর্ষ ঐশ্বরিক ক্ষমতাবলেই এই সকল ঘটনা যুগপৎ সংঘটিত হয়েছিল।

#### শ্লোক ৫৭

সে বিপ্র জানেন প্রভু না যা'ন কা'র ঘরে। তাঁহার প্রেরণায় তাঁরে অত্যাগ্রহ করে॥ ৫৭॥

## শ্লোকার্থ

সেই ব্রহ্মণ জানতেন যে, খ্রীচৈতন্য মহাপ্রভূ কখনও অন্য কারও গৃহে যান না, তবুও মহাপ্রভূরই প্রেরণায় তিনি তাঁকে সেই নিমন্ত্রণ গ্রহণ করার জন্য ঐকান্তিকভাবে অনুরোধ করতে থাকেন।

## গ্লোক ৫৮ আর দিনে গোলা প্রভূ সে বিপ্র-ভবনে ৷

দেখিলেন, বসিয়াছেন সন্ম্যাসীর গণে ॥ ৫৮ ॥

## শ্লোকার্থ

তার পরের দিন খ্রীচৈতন্য মহাপ্রভু যখন সেই ব্রাক্ষণের গৃহে গোলেন, তখন তিনি দেখলেন যে, কাশীর সমস্ত সন্মাসীরা সেখানে বসে রয়েছেন। শ্লোক ৫৯

সবা নমস্করি' গেলা পাদ-প্রক্ষালনে । পাদ প্রক্ষালন করি বসিলা সেই স্থানে ॥ ৫৯ ॥

## শ্লোকার্থ

সন্মাসীদের প্রণতি নিবেদন করে তিনি পাদ প্রক্ষালন করতে গেলেন, এবং পাদ প্রক্ষালন করার পর তিনি সেই স্থানেই উপবেশন করলেন।

## তাৎপর্য

মায়াবাদী সন্নাসীদের প্রণতি নিবেদন করার মাধামে সকলের প্রতি প্রীচৈতনা মহাপ্রভুর বিনয় অত্যন্ত স্পষ্টভাবে প্রকাশিত হয়েছে। বৈশ্বর কখনও কারও প্রতি অপ্রদান করেন না। সূতরাং সন্ন্যাসীদের প্রতি যে তাঁরা অত্যন্ত প্রদাপরায়ণ হবেন, সেই সম্বন্ধে কোন সন্দেহ নেই। প্রীচৈতন্য মহাপ্রভু শিক্ষা দিয়ে গিয়েছেন, অমানিনা মানদেন—"অন্য সকলকে তিনি সমস্ত সম্মান দান করেন, কিন্তু নিজে কখনও সম্মানের প্রত্যাশা করেন না।" সন্ন্যাসীর কর্তব্য হচ্ছে সর্বদা খালি পায়ে চলাফেরা করা, এবং তাই তিনি যখন মদিরে অথবা ভক্তগোষ্ঠীতে প্রবেশ করেন, তখন সবার আগে তাঁকে পাদ প্রকালন করে উপযুক্ত আসন গ্রহণ করতে হয়। ভারতবর্ষে এখনও প্রচলিত রীতি রয়েছে যে, জুতো খুলে একটি কোন নির্দিষ্ট স্থানে তা রেখে, তারপর পা ধুয়ে খালি পায়ে মন্দিরে প্রবেশ করতে হয়। প্রীচৈতন্য মহাপ্রভু হচ্ছেন একজন আদর্শ আচার্য। যাঁরা তাঁর পদান্ধ অনুসরণ করেন, তাঁদের কর্তব্য হচ্ছে তিনি আমাদের যে শিক্ষা দিয়ে গিয়েছেন, তা অনুসরণ করে ভগবস্তুক্তির পত্না অনুশীলন করা।

## শ্লোক ৬০ বসিয়া করিলা কিছু ঐশ্বর্য প্রকাশ । মহাতেজোময় বপু কোটিস্র্যাভাস ॥ ৬০ ॥

## শ্লোকার্থ

মাটিতে বসে প্রীটৈতন্য মহাপ্রভু তাঁর কিছু ঐশ্বর্য প্রকাশ করলেন, তখন মনে হল তাঁর মহাতেজাময় শরীর থেকে যেন কোটি সূর্যের মতো উজ্জ্বল জ্যোতি প্রকাশিত হল।

### তাৎপয

শ্রীচেতনা মহাপ্রভূ হচ্ছেন পরমেশ্বর ভগবান শ্রীকৃষ্ণ, তাই তিনি সর্বশক্তিমান। তার পক্ষে কোটি সূর্যের মতো উজ্জ্বল জ্যোতি প্রকাশ করা মোটেই অসম্ভব নয়। শ্রীকৃষ্ণের আর একটি নাম হচ্ছে 'যোগেশ্বর' অর্থাৎ যিনি সমস্ভ যোগেশ্বরে অধীশ্বর। শ্রীকৃষ্ণটেতনা মহাপ্রভূ হচ্ছেন শ্রীকৃষ্ণ স্বয়ং; তাই তিনি যে কোন অলৌফিক শক্তি প্রদর্শন করতে পারেন।

## শ্লোক ৬১ প্রভাবে আকর্ষিল সব সন্মাসীর মন। উঠিল সন্মাসী সব ছাডিয়া আসন॥ ৬১॥

## শ্লোকার্থ

সন্মাসীরা যখন শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভূব দেহের অপূর্ব জ্যোতি দর্শন করলেন, তখন তাঁদের চিত্ত তাঁর প্রতি আকৃষ্ট হল, এবং তাঁরা তৎক্ষণাৎ সমন্ত্রমে আসন ছেড়ে উঠে দাঁড়ালেন।

## <u>তাৎপর্য</u>

কখনও কখনও সাধারণ মানুষকে আকৃষ্ট কররে জন্য মহাপুরুষেরা এবং আচার্যরা তাঁদের অলৌকিক বৈভব প্রকাশ করেন। কেবল মুর্যদেরই এইভাবে আকর্ষণ করার প্রয়োজন হয়, কিন্তু যথার্থ সাধু কখনই নিজেদের ভগবান বলে প্রচারকারী ভগু প্রভাবকদের মতো নিজেদের ইন্দ্রিয়তৃপ্তি সাধনের জন্য এই ধরনের ক্ষমতার অপব্যবহার করেন না। যাদুকরেরা পর্যন্ত অন্তুত সমস্ত খেলা দেখাতে পারে, যা সাধারণ মানুষকে বিশ্ময়াভিতৃত করে। তার অর্থ এই নয় যে, যাদুকরেরা হচ্ছে ভগবান। কিছু অলৌকিক শক্তি প্রদর্শন করে ভগবান বলে প্রচার করার চেষ্টা হচ্ছে সব চাইতে গার্হিত অপরাধ। প্রকৃতই যিনি মহাত্মা, তিনি কখনই নিজেকে ভগবান বলে জাহির করতে চান না, পক্ষান্তরে তিনি সর্বদাই নিজেকে ভগবানের সেবক বলে মনে করেন। ভগবানের যিনি দাস, তাঁর পক্ষে অলৌকিক শক্তি প্রদর্শন করার কোন প্রয়োজন নেই এবং তিনি তা করতে চানও না। পক্ষান্তরে, পরমেশ্বর ভগবানের নিত্যদাসরূপে তিনি ভগবানের হয়ে এমন সমস্ত অন্তুত কার্য

তবৃও মহান্মারা সেই সমস্ত কার্যকলাপের গর্বে স্ফীত হন না. কারণ তাঁরা খুব ভালভাবেই জ্ঞানেন যে, ভগবানের কৃপায় যখন কোন অদ্ভুত কার্য সম্পাদিত হয়, তখন তার সমস্ত কৃতিত্ব ভগবানের, ভৃত্যের নয়।

## শ্লোক ৬২ প্রকাশানন্দ-নামে সর্ব সন্মাসি-প্রধান । প্রভকে কহিল কিছু করিয়া সন্মান ॥ ৬২ ॥

## শ্লোকার্থ

মায়াবাদী সন্মাসীদের নেতা প্রকাশানন্দ সরস্বতী তখন সেখানে উপস্থিত ছিলেন। তিনি উঠে দাঁড়িয়ে গভীর সম্মান সহকারে শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভুকে বললেন—

## তাৎপর্য

গ্রীচৈতন্য মহাপ্রভূ যেমন সমস্ত মায়াবাদী সন্নাসীদের সম্মান প্রদর্শন করেছিলেন, মায়াবাদীদের নেতা প্রকাশানন্দ সরস্বতীও তেমনই ভাবে গ্রীচৈতন্য মহাপ্রভূকে সম্মান প্রদর্শন করেছিলেন।

## শ্লোক ৬৩

ইহাঁ আইস, ইহাঁ আইস, শুনহ শ্রীপাদ। অপবিত্র স্থানে বৈস, কিবা অবসাদ॥ ৬৩॥

## শ্লোকার্থ

"দয়া করে এখানে আসুন, দয়া করে এখান আসুন, হে শ্রীপাদ, আপনি কেন এই অপবিত্র স্থানে বসেছেন? আপনার এই বিষাদের কারণ কি?"

## তাৎপর্য

এটিই হচ্ছে শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভূ এবং প্রকাশানন্দ সরস্বতীর পার্থকা। জড় জগতে সকলেই নিজেকে অত্যন্ত মহৎ ও সম্মানীয় বলে জাহির করতে চায়, কিন্ত শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভূ অত্যন্ত দীন এবং বিনীতভাবে নিজেকে প্রকাশ করেছিলেন। মায়াবাদীরা উচ্চ আসনে বসেছিলেন, আর শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভূ এমন একটি জায়গায় বসলেন যা ছিল অপবিত্র। তাই মায়াবাদী সন্ন্যাসীরা মনে করেছিলেন যে, তিনি নিশ্চয়ই কোন কারণে মনঃক্ষুধ্ন হয়ে থাকবেন, এবং তাই প্রকাশানন্দ সরস্বতী তাঁর অনুশোচনার কারণ অনুসন্ধান করেছিলেন।

## শ্লোক ৬৪ প্ৰভু কহে,—আমি হই হীন-সম্প্ৰদায়। তোমা-সবার সভায় বসিতে না যুয়ায়॥ ৬৪॥

## শ্লোকার্থ

মহাপ্রভু তখন উত্তর দিলেন, ''আমি হীন সম্প্রদায়ভুক্ত সন্ম্যাসী। তাই আপনাদের সঙ্গে একত্তে বসার যোগ্যতা আমার নেই।"

## তাৎপর্য

সংস্কৃত ভাষায় পাভিত্য এবং শঙ্কর-সম্প্রদায়ের অন্তর্ভুক্ত বলে মায়াবাদী সন্ন্যাসীরা অভ্যন্ত গর্বিত। তাঁদের ধারণা, ব্রাহ্মণ পরিবারে জন্ম না হলে এবং সংস্কৃত ভাষায়, বিশেষ করে ব্যাকরণ সম্বন্ধে অভ্যন্ত পারদশী না হলে সন্ন্যাস-আশ্রম গ্রহণ করা যায় না, এবং প্রচার করা যায় না। মায়াবাদী সন্ন্যাসীরা সব সময় বাক্চাভূরীর বারা এবং ব্যাকরণের বিন্যাসের হারা সমস্ত শান্ত-নির্দেশের কদর্থ করেন। খ্রীপাদ শঙ্করাচার্য স্বয়ং এই বাক্চাভূরী ও ব্যাকরণের বিন্যাসের নিন্দা করে বলেছেন, প্রাপ্তে সমিহিতে খলু মরণে নহি নহি রক্ষতি চুকৃঙ্করণে। চুকৃঙ্ হচ্ছে সংস্কৃত ব্যাকরণের উপসর্গ ও বিভক্তি। শঙ্করাচার্য তাঁর শিষ্যদের সাবধান করে দিয়ে বলেছেন, গোবিন্দের জন্ধনা না করে তারা যদি কেবল ব্যাকরণ নিয়েই মেতে থাকে, তা হলে সেই সমস্ত মূর্যগুলি কোনদিনও উদ্ধার পাবে না। কিন্তু খ্রীপাদ শঙ্করাচার্যের এই নির্দেশ সম্ব্রেও মূর্য মায়াবাদী সন্ন্যাসীরা সংস্কৃত ব্যাকরণের ভিত্তিতে বাক্যবিন্যাস করতেই ব্যস্ত।

শ্রীপাদ শঙ্করাচার্য প্রবর্তিত 'দশনামী' সন্নাসীদের মধ্যে 'তীর্থ', 'আশ্রম' এবং 'সরস্বতী'—এই তিনটি সম্প্রদায় সদাচার ও সম্মানে অপর সম্প্রদায়ের সন্নাসীদের থেকে শ্রেষ্ঠ। তাই এই তিন সম্প্রদায়ভুক্ত সন্নাসীরা তাদের পদমর্যাদায় অত্যন্ত গর্বিত। যারা 'বন', 'অরণ্য', 'ভারতী' ইত্যাদি উপাধি-বিশিষ্ট, মায়াবাদীরা তাদের নিম্নস্তরের সন্নাসী বলে মনে করেন। প্রীচৈতন্য মহাপ্রভু সন্নাস গ্রহণ করেছিলেন

85

ভারতী সম্প্রদায় থেকে, এবং ফলে তিনি নিজেকে প্রকাশানন্দ সরস্বতী থেকে নিম্নস্তরের সন্ন্যাসী বলে মনে করেছিলেন। বৈষ্ণৰ সন্ন্যাসীদের থেকে স্বতন্ত্র থাকার জনা মায়াবাদী সন্ন্যাসীরা সর্বদাই মনে করেন যে, তাঁরা অতি উচ্চ পারমার্থিক ক্তরে অধিষ্ঠিত। কিন্তু তাঁদের বিনীত ও নম্র হওয়ার শিক্ষা দান করার জন্য গ্রীচৈতনা মহাগ্রভু নীচ সম্প্রদারের সন্ন্যাস গ্রহণ করেছিলেন। এইভাবে তিনি স্পষ্টভাবে বোঝাতে চেয়েছিলেন যে, সন্নাসী হচ্ছেন তিনি যিনি পারমার্থিক জ্ঞানে উন্নত। পারমার্থিক জ্ঞানে যিনি উন্নত তাঁকে উচ্চ আসন দান করে তাঁর আনুগত্য বরণ করা উচিত।

মায়াবাদী সন্ন্যাসীদের সাধারণত বলা হয় 'বেদান্তী', যেন বেদান্ত শাস্ত্রে তাঁদেরই একচেটিয়া অধিকার রয়েছে। প্রকৃতপক্ষে 'বেদান্তী' হচ্ছেন তিনি যিনি যথাযথভাবে শ্রীকৃষ্ণকে জানেন। ভগবদগীতায় শ্রীকৃষ্ণ বলেছেন, বেদৈশ্চ সর্বৈরহমেব বেদ্যঃ —"সমস্ত বেদে শ্রীকৃষ্ণই হচ্ছেন জ্ঞাতবা বিষয়" (ভগবদ্গীতা ১৫/১৫)। তথাক্থিত মায়াবাদী বেদানীরা জ্ঞানেন না কৃষ্ণ কি; তাই তাঁদের উপাধি সম্পূর্ণ অর্থহীন। মায়াবাদী সন্ত্র্যাসীরা সর সময় মনে করেন যে, তাঁরাই হচ্ছেন প্রকৃত সন্নাসী, তাই তাঁরা বৈষ্ণব সন্ন্যাসীদের ব্রন্দাচারী বলে মনে করেন। ব্রন্দাচারীর কর্তব্য হচ্ছে সন্ন্যাসীর সেবায় যুক্ত থাকা এবং তাঁকে গুরুরূপে বরণ করা। মায়াবাদী সন্মাসীরা কেবল নিজেদের গুরু বলে ঘোষণা করেই সম্ভুষ্ট নন, তারা নিজেদের 'জগদগুরু' বলে প্রচার করতে চান, যদিও সারা পৃথিবী তাঁরা চোখেও দেখেননি। কখনও কখনও তাঁরা খুব আড়ম্বরপূর্ণ পোশাক পরে শোভাযাত্রা সহকারে হাতির পিঠে চডে ভ্রমণ করেন। এইভাবে গর্বে স্ফীত হয়ে তাঁরা মনে করেন যে, তাঁরা জগদ্ওরু হয়ে গিয়েছেন। খ্রীল রূপ গোস্বামী বিশ্লেষণ করেছেন. যে, জগদ্শুরু হচ্ছেন তিনি যিনি তাঁর জিহার বেগ, মনের বেগ, বাক্যের বেগ, উদরের বেগ, উপস্থের বেগ এবং ক্রোধের বেগ সম্পূর্ণরূপে দমন করেছেন। পৃথিবীং স শিষ্যাৎ—"এই ধরনের জগদণ্ডক সমস্ত পৃথিবী জুড়ে শিষ্য গ্রহণ করতে পারেন।" এই সমস্ত গুণাবলী রহিত অহকারে মত্ত মায়াবাদী সন্ন্যাসীরা ভগবানের সেবায় বিনীতভাবে যুক্ত বৈষ্ণব সন্মাসীদের নিন্দা করেন।

আপনে প্রকাশানন্দ হাতেতে ধরিয়া। বসাইলা সভামধ্যে সম্মান করিয়া ॥ ৬৫ ॥

## শ্লোকার্থ

প্রকাশানন্দ সরস্বতী শ্রীটেতন্য মহাপ্রভূকে তাঁর হাত ধরে অত্যন্ত সম্মান সহকারে সবার মধ্যে এনে বসালেন।

## তাৎপর্য

গ্রীচৈতন্য মহাপ্রভুর প্রতি প্রকাশানন্দ সরস্বতীর এই সন্মানজনক বাবহার অভাত প্রশংসার যোগ্য। এই ধরনের বাবহারকে বলা হয় 'অজ্ঞাত-সুকৃতি।' এইভাবে শ্রীতৈতনা মহ।প্রভূ প্রকাশানন্দ সরস্বতীকে অজ্ঞাত-সূকৃতির দারা পারমার্থিক পঞ্চে এগিয়ে নিয়ে যাওয়ার আয়োজন করেছিলেন, যাতে ভবিষাতে তিনি বৈষ্ণব সম্মাসীতে পরিণত হতে পারেন।

## শ্লোক ৬৬

পুছিল, তোমার নাম 'শ্রীকৃষ্ণটৈতন্য'। কেশব-ভারতীর শিষ্য, তাতে তুমি ধন্য ॥ ৬৬ ॥

## শ্রোকার্থ

প্রকাশানন্দ সরস্বতী তখন বললেন, 'আমি শুনেছি যে, তোমার নাম হচ্ছে শ্রীকৃষ্ণটৈতনা। তুমি শ্রীকেশব ভারতীর শিষ্য এবং তাই তুমি ধনা।

শ্লোক ৬৭

সাম্প্রদায়িক সন্মাসী তুমি, রহ এই গ্রামে। কি কারণে আমা-সবার না কর দর্শনে ॥ ৬৭ ॥

## শ্রোকার্থ

"তুমি আমাদের শঙ্কর-সম্প্রদায়ের সন্মাসী এবং তুমি এই গ্রামেই থাক। তা হলে ত্মি কেন আমাদের সঙ্গে মেলামেশা কর না? তুমি কেন আমাদের দর্শন পর্যন্ত क्त ना?

## তাৎপর্য

বৈষ্ণব সন্মাসী অথবা পারমার্থিক প্রগতির মধ্যম অধিকারের স্তরে স্থিত বৈষ্ণব চারটি তত্ত্ব উপলব্ধি করেন, যথা—পরমেশ্বর ভগবান, ভগবন্তুক্ত, নিরীহ ব্যক্তি ও

60

ঈর্মাপরায়ণ বা ভগবং-বিদ্বেষী এবং এই চারজনের প্রতি তিনি ভিন্ন ভিন্নভাবে আচরণ করেন। তিনি ভগবানের প্রতি তাঁর প্রেম বর্ধিত করার চেষ্টা করেন, নিরীহ ব্যক্তিদের কাছে ভগবানের বাণী প্রচার করেন এবং ঈর্মাপরায়ণ ভগবং-বিদ্বেষীদের উপেক্ষা করেন। গ্রীচৈতনা মহাপ্রভু স্বয়ং সেই আচরণের দৃষ্টান্ত দেখিয়ে গিয়েছেন এবং সেই জন্যই প্রকাশানন্দ সরস্বতী তাঁকে জিজ্ঞাসা করেছিলেন যে, কেন তিনি তাঁদের সঙ্গে কথা পর্যন্ত বলেন না। গ্রীচৈতনা মহাপ্রভু দৃষ্টান্তের মাধ্যমে দেখিয়ে গিয়েছেন যে, কৃষ্ণভাবনামৃত আন্দোলনের প্রচারক যেন মায়াবাদী সন্ন্যাসীদের সঙ্গে কথা বলে তাঁর সমরের অপচয় না করেন, কিন্তু যথন শাস্ত্র-প্রমাণের ভিত্তিতে সিদ্ধান্ত প্রতিষ্ঠা করার প্রশ্ন ওঠে, তখন বৈষ্ণব সিংহবিক্রমে এগিয়ে এসে বিরুদ্ধ সিদ্ধান্তকারীকে পরাভ করেন।

মায়াবাদী সন্মাসীদের মতে শব্ধর-সম্প্রদায়ের সন্মাসীরাই কেবল বৈদিক সন্মাসী। কখনও কখনও তারা প্রতিবাদ করে যে, কৃষ্ণভাবনামৃত আন্দোলনের প্রচারক সন্মাসীরা যেহেতু ব্রাহ্মণ কুলোম্ভুত নন, তাই তারা যথার্থ সন্মাসী নন, কারণ ব্রাহ্মণ পরিবারে জন্ম না হলে মায়াবাদীরা তাঁকে সন্মাস দেন না। দুর্ভাগ্যবশত তারা জানে না যে, এই যুগে সকলেই শূদ্র (*কলৌ শূদ্র সম্ভবা*)। এই যুগে কোন ব্রাহ্মণ নেই, কারণ যারা ব্রাহ্মণ পরিবারে জন্ম হয়েছে বলে নিজেদের ব্রাহ্মণ বলে দাবি করছে, তাদের মধ্যে ব্রাহ্মণোচিত গুণগুলি নেই। কিন্তু শাস্ত্রের সিদ্ধান্ত অনুসারে অব্রাহ্মণ কুলোক্তুত মানুষের মধ্যেও যদি ব্রাহ্মণোচিত গুণাবলী দেখা যায়, তা হলে তাঁকে ব্রাহ্মণ বলে স্বীকার করা যায়। নারদ মুনি এবং শ্রীধর স্বামী তা প্রতিপন্ন করে গিয়েছেন। সেই কথা গ্রীমন্তাগবতেও বর্ণিত হয়েছে। নারদ মূনি এবং গ্রীধর স্বামী উভয়েই সর্বভোভাবে স্বীকার করেছেন যে, ব্রাহ্মণ পরিবারে জন্ম হলেই কেবল ব্রাহ্মণ হওয়া যায় না। পক্ষান্তরে ব্রাহ্মণোচিত গুণাবলীর দ্বারা ভূষিত হলে, যে কোন কুলোদ্ভত মানুষই ব্রাহ্মণত্ব লাভ করতে পারেন। তাই আমাদের কৃষ্ণভাবনামৃত আন্দোলনে আমরা ব্রাহ্মণোচিত গুণাবলী না থাকলে কাউকে সন্মাস দিই না। যদিও এই কথা সতিয় যে, ব্রাহ্মণ না হলে সন্ন্যাসী হওয়া যায় না, তা বলে তার অর্থ কথনও এই নয় যে, ব্রাহ্মণ-কুলোভূত অযোগ্য মানুষকে ব্রাহ্মণ বলে মেনে নিতে হবে এবং অব্রাহ্মণ-কুলোম্ভ্ত মানুষের ব্রাহ্মণোচিত সমস্ত গুণাবলী থাকলেও তাঁকে ব্রাহ্মণ বলে স্বীকার করা যাবে না। কৃষ্ণভাবনামৃত আন্দোলন অতান্ত নিষ্ঠা সহকারে ভ্রান্ত গথে গমনের পদ্বারূপ প্রচলিত বিকৃত ধর্মমত আর यनगणा निकास वर्জन करत श्रीयाद्वागवराज्य निर्दिण अनुमत्रव कतरह।

## শ্লোক ৬৮ সন্মাসী ইইয়া কর নর্তন-গায়ন । ভাবুক সব সঙ্গে লঞা কর সংকীর্তন ॥ ৬৮ ॥

## **্লোকার্থ**

"তৃমি সন্মাসী। অতএব তুমি ভাবৃকদের সঙ্গে নৃত্য করে, গান করে সংকীর্তন কর কেন?

## তাৎপর্য

এটি হচ্ছে প্রকাশানন্দ সরস্বতী কর্তৃক খ্রীচৈতনা মহাপ্রভূকে প্রতিঘদ্মিতায় আহান।
খ্রীল ভক্তি সিদ্ধান্ত সরস্বতী ঠাক্র তাঁর অনুভাযো লিখেছেন যে, খ্রীচৈতনা মহাপ্রভূ,
যিনি হচ্ছেন সমস্থ বেদান্ত দর্শনের আরাধ্য বস্তু, তিনি অতান্ত দয়াপরবন্দ হয়ে বেদান্ত
দর্শন পাঠ করার যোগ্যতা কার রয়েছে, সেই ব্যাপারে নির্দেশ দিয়েছেন। সেই
যোগ্যতা ব্যক্ত করে খ্রীচৈতনা মহাপ্রভূ তাঁর শিক্ষাষ্টকে বলেছেন—

ज्ञानिन मूनीराज्ञ ज्ञातिन मश्युका । जयानिना यानस्त कीर्जनीयः मन इतिः ॥

এই উক্তিতে নির্দিষ্ট হয়েছে যে, গুরু-পরম্পরার মাধামে বেদান্ত দর্শন প্রবণ অথবা কীর্তন করার যোগাতা লাভ করা যায়। অতান্ত বিনীত এবং নম্রভাবে তরুর থেকে সহিষ্ণু এবং তৃণের থেকেও দীনতর হয়ে, নিজের জন্য কোন রকম সম্মানের প্রত্যাশা না করে এবং অন্য সকলকে সমস্ত সম্মান দান করে, বৈদিক তত্ত্বজ্ঞান হদিয়সম করার যোগাতা অর্জন করা যায়।

## শ্লোক ৬৯ বেদাস্ত-পঠন, ধ্যান,—সন্ন্যাসীর ধর্ম। তাহা ছাড়ি' কর কেনে ভাবুকের কর্ম॥ ৬৯॥

## <u>শোকার্থ</u>

"বেদান্ত পাঠ এবং ধ্যান করাই হচ্ছে সন্ন্যাসীর ধর্ম। সেই ধর্ম ত্যাগ করে কেন ভাবৃকের সতো নৃত্য-কীর্তন করছ?

## তাৎপর্য

একচত্মারিংশতি গ্লোকে বিশ্লেষণ করা হয়েছে যে, মায়াবাদী সন্নাসীরা নৃতা এবং কীঠন করা অনুমোদন করেন না। সার্বভৌম ভট্টাচার্যের মতে, প্রকাশানন্দ সরস্বতী মনে করেছিলেন যে, খ্রীটেতনা মহাপ্রভূ হচ্ছেন একজন পথভ্রষ্ট নবীন সন্নাসী, মনে করেছিলেন যে, খ্রীটেতনা মহাপ্রভূ হচ্ছেন একজন পথভ্রষ্ট নবীন সন্নাসী, হুটি তিনি তাঁকে জিজ্ঞাসা করেন, সন্ন্যাসীর কর্তব্য না করে তিনি কেন ভাবুকদের সঙ্গ করছেন।

## শ্লোক ৭০

প্রভাবে দেখিয়ে তোমা সাক্ষাং নারায়ণ। হীনাচার কর কেনে, ইথে কি কারণ॥ ৭০॥

## <u>হোকার্থ</u>

"তোমার প্রভাব দেখে মনে হয় তুমি যেন সাক্ষাৎ নারায়ণ। কিন্তু তুমি নিম্নপ্রেণীর মানুষদের মতো আচরণ করছ কেন? তার কারণ কি?"

## তাৎপর্য

বৈরাগা, বেদান্ত অধ্যয়ন, ধ্যান এবং কঠোর নিয়ম-নিষ্ঠা পালন করার ফলে মায়াবাদী সন্ন্যাসীরা অবশ্যই পূণ্যকর্ম করছেন। এই পূণোর প্রভাবে প্রকাশানন্দ সরস্বতী বুঝতে পেরেছিলেন যে, খ্রীচৈতন্য মহাপ্রভু কোন সাধারণ মানুষ নন, পক্ষাপ্তরে তিনি হচ্ছেন প্রমেশর ভগবান। তিনি তাঁকে সাক্ষাং নারায়ণ বলে মনে করেছিলেন। মায়াবাদী সন্ন্যাসীরা পরস্পরকে নারায়ণ বলে সম্বোধন করেন, কারণ তাঁরা মনে করেন যে, পরবর্তী জীবনে তাঁরা নারায়ণ হয়ে যাবেন বা নারায়ণের সঙ্গে লীন হয়ে যাবেন। প্রকাশানন্দ সরস্বতী মনে করেছিলেন যে, খ্রীচৈতন্য মহাপ্রভু ইতিমধ্যেই নারায়ণ হয়ে গিয়েছেল এবং পরবর্তী জীবনের জন্য তাঁর আর প্রতীক্ষা করার কোন প্রয়োজন নেই। বৈষ্ণব এবং মায়াবাদী দর্শনের মধ্যে পার্থক্য হছে যে, মায়াবাদী দার্শনিকেরা মনে করেন যে, দেহত্যাগের পরে তাঁরা নারায়ণের দেহে লীন হয়ে নারায়ণ হয়ে যাবেন। কিন্তু বৈষ্ণব দার্শনিকেরা জানেন যে, জড় দেহের মৃত্যুর পর তাঁরা এক জড়াতীত, চিন্নয় শরীর প্রাপ্ত হয়ে নারায়ণের সঙ্গ লাভ করবেন।

#### শ্লোক ৭১

প্রভূ কহে—শুন, শ্রীপাদ, ইহার কারণ । গুরু মোরে মূর্ব দেখি' করিল শাসন ॥ ৭১ ॥

## শ্লোকার্থ

শ্রীটেতন্য মহাপ্রভূ প্রকাশানন্দ সরস্থতীর প্রশ্নের উত্তরে বললেন, "হে শ্রীপাদ, তার কারণ আমি বলছি, দয়া করে আপনি তা গুনুন। আমার গুরুদেব বুঝতে পেরেছিলেন যে, আমি একটি মুর্খ এবং তাই তিনি আমাকে শাসন করেছিলেন।

## তাৎপর্য

প্রকাশানন্দ সরস্বতী যখন গ্রীচৈতনা মহাপ্রভুকে জিজ্ঞাসা করেছিলেন, কেন তিনি বেদান্ত পাঠ করেন না এবং ধ্যান করেন না, তখন গ্রীচৈতনা মহাপ্রভু কলিযুগটি যে সমস্ত মূর্থদের মৃগ এবং তাই বেদান্ত দর্শন পাঠ করে এবং ধ্যান করে যে পরমার্থ সাধন হয় না, সেই কথা প্রতিপন্ন করার জন্য নিজেকে একজন মূর্থ বলে উপস্থাপন করেছিলেন। শান্ত্রে নির্দেশ দেওয়া হয়েছে—

> रतर्नाभ रतर्नाभ रतर्निभव कवलम् । कलौ नारमुव नारमुव नारमुव गण्डितनाथा ॥

"কলহ এবং প্রবঞ্চনাময় এই কলিযুগে উদ্ধার পাওয়ার একমাত্র উপায় হচ্ছে ভগবানের দিবানাম কীর্তৃন করা। তা ছড়ো আর অন্য কোন গতি নেই, অন্য কোন গতি কেই।" সাধারণত এই কলিযুগের মানুষেরা এত অধঃপতিত যে, তাদের পক্ষে বেদান্ত-সূত্র অধ্যয়ন করে পরমার্থ সাধন করা সম্ভব নয়। ঐকান্তিকভাবে নিরন্তর ভগবানের দিবানাম কীর্তন করতে হবে, কারণ এই জড় জগতের দৃঃখ-দুর্দশা থেকে মুক্ত হওয়ার সেটিই হচ্ছে একমাত্র পন্থা।

## শ্লোক ৭২ মূর্ব তুমি, তোমার নাহিক বেদাস্তাধিকার।

क्ष्यह्व' 'जभ' नमा,—यहे महानात ॥ १२ ॥

## শ্লোকার্থ

"তিনি বলেছিলেন, 'ডুমি একটি মূর্ধ, বেদান্ত দর্শন অধ্যয়ন করার অধিকার তোমার নেই, তুমি কেবল নিরস্তর 'হরেকৃষ্ণ মহামন্ত্র' স্কপ কর। এটিই হচ্ছে সমস্তা বৈদিক মন্ত্রের সার।

### তাৎপর্য

এই সম্পর্কে শ্রীল ভতিসিদ্ধান্ত সরস্বতী গোস্বামী মন্তব্য করেছেন, "শ্রীওকদেবের নির্দেশ যথাযথভাবে সম্পাদন করলে জীবনের উদ্দেশ্য সম্পূর্ণভাবে সফল হয়।" এইভাবে গুরুদেবের আদেশ গলেন করাকে বলা হয় শ্রৌতবাক্য এবং এই ধারাতেই শিষ্যকে অবিচলিভভাবে গুরুদেবের আদেশ পালন করতে হয়। এই সম্পর্কে শ্রীল বিশ্বনাথ চক্রবর্তী ঠাকুর মন্তব্য করেছেন যে, শিষ্যের কর্তব্য হচ্ছে গুরুদেবের নির্দেশ সর্বান্তকরণে গ্রহণ করা। শ্রীচৈতনা মহাপ্রভূও এখানে বলেছেন, যেহেতু ভাঁর গুরুদেব তাঁকে নির্দেশ দিয়েছিলেন কৃষ্ণনাম জপ করার জনা, তাই তিনি নিরন্তর হিরেক্স্ক মহামন্ত্র' জপ করছিলেন ('কৃষ্ণমন্ত্র' জপ' সদা,—এই মন্ত্র সার)।

ত্রীকৃষ্ণ হচ্ছেন সব কিছুর উৎস, তাই কোন মানুষ যখন পূর্ণরূপে কৃষ্ণভাবনাময় হয়, তথন বুঝতে হবে শ্রীকৃষ্ণের সঙ্গে তার সম্পর্ক পূর্ণরূপে প্রতিষ্ঠিত হয়েছে। কৃষ্ণভাবনার অভাব হলে, জীব আংশিকভাবে শ্রীকৃষ্ণের সঙ্গে সম্পর্কযুক্ত থাকে। তাই সে তার স্বরূপে অধিষ্ঠিত থাকে না। যদিও শ্রীটেতনা মহাপ্রতু হচ্ছেন পরমেশ্বর ভগবান শ্রীকৃষ্ণ এবং সমগ্র জগতের ওক, তবুও তিনি ওকুদেবের নির্দেশ অনুসারে 'হরেকৃষ্ণ মহামন্ত্র' কীর্তন শিক্ষালান করার জন্য স্বয়ং শিষ্যত্ব বরণ করে এই আচরণ করে গিয়েছেন। যে সমস্ত মানুষ বেদান্ত পাঠের প্রতি অভাব্র আসক্ত, তাদের শ্রীটেতনা মহাপ্রতুর এই শিক্ষা গ্রহণ করা অবশ্য কর্তব্য। এই যুগে কারও বেদান্ত অধ্যয়ন করার যোগাতা নেই, তাই ভগবানের দিব্যনাম কীর্তন করাই শ্রেয়, যা হচ্ছে সমস্ত বৈদিক জ্ঞানের সারমর্ম। সেই সম্পর্কে শ্রীকৃষ্ণ স্বয়ং ভগবদ্গীতায় বলেছেন—

विराम्भः भरिवेतश्रापव विरामा विमासकृष् विपविरामव हार्यः ।

"সমন্ত বেদে আমিই কেবল জ্ঞাতব্য; আমি হচ্ছি বেদান্তের প্রণেতা, আমিই হচ্ছি বেদবেন্তা।" (*ভগব দৃগীতা* ১৫/১৫)।

মূর্থরাই কেবল গুরুসেবা ত্যাগ করে নিজেদের তত্তজ্ঞানী পণ্ডিত বলে মনে করে। এই ধরনের মূর্থদের নিরম্ভ করার জন্য শ্রীচৈতনা মহাপ্রভু যথার্থ শিষা হওয়ার আদর্শ সম্বন্ধে দৃষ্টাত স্থাপন করে গিয়েছেন। গুরুদেব জ্ঞানেন, কিভাবে তাঁর শিষ্যকে কোন বিশেষ সেবায় নিযুক্ত করতে হয়। কিন্তু শেষ অবধি যদি নিজেকে গুরুর থেকেও বড় পণ্ডিত বলে মনে করে গুরুদেবের নির্দেশ অমানাপূর্বক স্বাধীন মতানুযায়ী আচরণ করতে গুরু করে, তা হলে তার সর্বনাশ হয়। প্রতিটি

শিষোরই কর্তনা হচ্ছে, নিজেকে কৃষ্ণতত্ত্ব বিষয়ে সম্পূর্ণরূপে অজ্ঞ বলে মনে করে, কৃষ্ণতত্তি লাভের উদ্দেশে। সর্বলা ওরুদেবের আদেশা পালন করতে প্রস্তুত থাকা। শিষোর কর্তবা ওরুদেবের সামনে নিজেকে মহামূর্য বলে মনে করা। তাই কথনও কখনও লোকদেখানো পরমার্থবাদীদের এমন কারও কাছ থেকে দীক্ষা নিতে দেখা যায় যে. এমন কি সে শিষা হওয়ারও যোগ্য নয়, কারণ সেই সমস্ত তথাকথিত শিষারা সেই সমস্ত তথাকথিত গুরুদেবকে নিজেদের নিয়ন্ত্রণাধীনে রাখতে চায়। পরমার্থ তত্ত্ব উপলার্কির পথে এই ধরনের আচরণ সম্পূর্ণ অর্থহীন।

কৃষ্ণভাবনামৃত সম্বন্ধে যে মানুষের জ্ঞান অসম্পূর্ণ, সে কথনও বেদান্ততত্ত্ব উপলব্ধি করতে পারবে না। কৃষ্ণভতি ছাড়া লোকদেখানো বেদন্তে অধ্যয়ন জীবকে ভগবানের বহিরঙ্গা শক্তি মায়ার কবলিভূত করার একটি আয়োছন। আর যতক্ষণ পর্যন্ত মানুষ নিতা পরিবর্তনশীল ছাড় জগতের বন্ধনে আবদ্ধ থাকে, ততক্ষণ সে পরমেশ্বর ভগবানের সেবায় বিমুখ থাকে। বেদান্ত দর্শনের প্রকৃত অনুগামী হচ্ছেন ভগবত্তত বৈষ্ণব, যিনি জানেন যে, পরমেশ্বর ভগবান হচ্ছেন ছগতের পরম নিয়ন্তা এবং পরম পালনকর্তা। যতক্ষণ পর্যন্ত না মানুষ সসীমের সেবাপ্রবৃত্তি অতিক্রম করছে, ততক্ষণ পর্যন্ত সে অসীমের কাছে পৌছতে পারবে না। প্রকৃতপক্ষে এই অসীমের জ্ঞানই হচ্ছে ব্রক্ষজ্ঞান বা পরম জ্ঞান। যে স্মন্ত মানুষ্য সকাম কর্মের প্রতি এবং জ্ঞানের প্রতি আসক্ত থাকে, সেই সমন্ত মানুষ্যই পূর্বভিদ্ধ নিতামৃত্ত আনন্দময় ভগবান প্রীকৃষ্ণের দিবানামের মহিমা হাল্যক্ষম করতে পারে না। যে মানুষ পরমেশ্বর ভগবান থেকে অভিন্ন নামের আশ্রয় গ্রহণ করেছেন, তাঁকে আর বেদান্ত অগ্রন্থন করতে হয় না, কারণ তিনি ইতিমধ্যেই এই সমন্ত অধ্যয়ন সমাপ্ত করেছেন।

যে মানুষ খ্রীকৃষ্ণের দিবানাম কীর্তন করতে অক্ষম হয়ে মনে করে, খ্রীকৃষ্ণের নাম খ্রীকৃষ্ণ থেকে ভিন্ন, এবং বেদাস্ত অধ্যয়নের মাধ্যমে তাঁকে জানবার চেষ্টা করে, সে হচ্ছে একটি মহামুখ। সেই সত্য খ্রীটিতন্য মহাপ্রভূব ব্যক্তিগত আচরণের দ্বারা প্রতিপন্ন হয়েছে যে সমস্ত মনোধর্মী জ্ঞানী বেদান্ত অধ্যয়নকে তাদের পেশাগত বৃত্তি বলে গ্রহণ করেছে, তাদের জ্ঞান মায়ার দারা অপহৃত হয়েছে। কিন্তু মিনি নিরন্তর ভগবানের দিবানাম কীর্তন করেন, তিনি ইতিমধ্যেই অজ্ঞানের পারাবার অতিক্রম করেছেন। এফা কি নীচ কুলোম্বত কোন মানুষ্ও যদি ভগবানের দিবানাম কীর্তন মগ্ন হন, তিনিও বেদান্ত অধ্যয়নের স্তর অতিক্রম করেছেন বলে বুঝতে হবে। সেই সম্পর্কে খ্রীমন্তাগবতে ধলা হয়েছে—

অহো বত স্বপচোহতো গরীয়ান্ যজ্জিহাগ্রে বর্ততে নাম তুভাম্। তেপুক্তপঞ্জে জুহুবুঃ সমুরার্যা ব্রহ্মানুচুর্নাম গুণক্তি যে তে ॥

শধ্পচ (কুকুরভোজী চণ্ডাল) ওণোস্থত মান্যও যদি শ্রীকৃষ্ণের দিবানাম কীর্তন করেন, তা হলে বুঝতে হবে, তাঁর পূর্বজন্মে তিনি সব রকম তপশ্চর্যা এবং সব রকম যক্ত অনুষ্ঠান সম্পাদন করেছেন।" (শ্রীমন্তাগবত ৩/৩৩/৭) আর একটি শ্লোকে বলা হয়েছে—

> ঋरश्रामाश्य यकुर्त्तमः त्रामत्त्रामाश्र्यार्थाः । अभीजात्क्रन त्यानात्कः इतितिज्ञकत्वसम् ॥

"যে মানুষ হ এবং রি এই দুটি অক্ষর কীর্তন করেন, তিনি ইতিমধ্যেই *সাম*, মুক্ত, যজঃ এবং অথর্ব এই চারটি বেদ অধ্যয়ন করেছেন।"

এই শ্লোকণ্ডলির অন্তর্হাতে একদল সহজিয়া সব কিছু অত্যন্ত সন্তাভাবে নেয়। তারা নিজেদের অতি উন্নত বৈষ্ণব বলে মনে করে, অথচ বেদান্ত-সূত্র অথবা বেদান্ত দর্শন স্পর্শ পর্যন্ত করে না। প্রকৃত বৈষ্ণব কিন্তু বেদান্ত দর্শন অধ্যয়ন করেন। কিন্তু বেদান্ত দর্শন অধ্যয়ন করার পর কেউ যদি ভগবানের দিবানাম কীর্তন করার পস্থা গ্রহণ না করেন, তা হলে তিনি মায়াবাদীদের থেকে কোন অংশেই শ্রেয় নন। মায়াবাদী হওয়া উচিত ময়, আবার সেই সঙ্গে বেদান্ত দর্শনের বিষয়বস্তু সম্বন্ধেও অজ্ঞ থাকা উচিত নয়। খ্রীচৈতন্য মহাপ্রভু প্রকাশানন্দ সরস্বতীর সঙ্গে আলোচনাকালে বেদান্ত সম্বন্ধে জ্ঞান প্রদর্শন করেছিলেন। এর থেকে বোঝা যায় যে. বৈষ্ণবদের কর্তব্য হচ্ছে সর্বতোভাবে বেদান্ড দর্শন সম্বদ্ধে অবগত থাকা। তবে তার অর্থ এই নয় যে, বেদান্ত অধ্যয়নকে পারমার্থিক অনুশীলনের মূল বিষয় বলে মনে করে, ভগবানের দিব্যনাম কীর্তনে বিরত হওয়া। ভত্তের কর্তব্য হচ্ছে বেদান্ত দর্শন হাদয়ঙ্গম করা এবং সেই সঙ্গে ভগবানের দিব্যনাম কীর্তন করার গুরুত্ব সম্বন্ধে অবগত থাকা। বেদান্ত অধ্যয়নের ফলে কেউ যদি নির্বিশেষবাদী হয়ে যান, তা হলে বুঝতে হবে যে, তিনি বেদান্ত দর্শনের মর্ম উপলব্ধি করতে পারেননি। সেই কথা *ভগবদ্গীতায়* (১৫/১৫) প্রতিপন্ন হয়েছে। বেদান্ত মানে হচ্ছে, 'সমস্ত জ্ঞানের · অন্ত'। সমস্ত জ্ঞানের অন্ত হচ্ছে কৃষ্ণ-তত্ত্বজ্ঞান, এবং কৃষ্ণ তাঁর নাম থেকে অভিন্ন। সহজিয়ারা চারটি বৈশ্বর সম্প্রদায়ের আচার্যভাষ্য সমন্বিত বেদান্ত দর্শন অধায়নের পরোয়া করে না। গৌড়ীয় সম্প্রদায়ে *গোবিন্দভাষ্য* নামক বেদান্ত ভাষ্য রয়েছে,

কিন্তু সহজিয়ারা মনে করে যে, এই ধরনের ভাষাগুলি হচ্ছে দার্শনিক জন্ধনা-কল্পনা এবং তারা মহান বৈষ্ণব আচার্যদের মিশ্রভক্ত বলে মনে করে। এইভাবে তারা নরকে যাওয়ার পথ পরিষ্কার করে।

### শ্ৰোক ৭৩

কৃষ্ণমন্ত্র হৈতে হবে সংসার-মোচন। কৃষ্ণনাম হৈতে পাবে কৃষ্ণের চরণ॥ ৭৩॥

#### শ্লোকার্থ

" 'কেবলমাত্র শ্রীকৃষ্ণের দিব্যনাম কীর্তন করার ফলে জড় জগতের বন্ধন থেকে মৃক্ত হওয়া যায়। 'হরেকৃষ্ণ মহামন্ত্র' কীর্তন করার ফলেই কেবল শ্রীকৃষ্ণের শ্রীপাদপদ্মের দর্শন লাভ করা যায়।

#### তাৎপর্য

শ্রীল ভক্তিসিদ্ধন্ত সরস্বতী ঠাকুর তাঁর অনুভাষ্যে বলেছেন যে, জীব যখন দিব্যক্তান লাভ করেন, তথন তিনি মায়ার প্রভাব থেকে মৃক্ত হয়ে সর্বতোভাবে ভগবানের সেবায় যুক্ত হন। পরমেশ্বর ভগবান মৃকুদের সঙ্গে যুক্ত না হওয়া পর্যন্ত ভগবানের বহিরঙ্গা শক্তিজাত সকাম কর্ম থেকে মৃক্ত হওয়া যায় না। কিন্তু নিরপরাধে কেন্ট যখন ভগবানের দিবা নাম কীর্তন করেন, তখন তিনি সব রকম জড় প্রভাবের অতীত অপ্রাকৃত জগৎ উপলব্ধি করতে পারেন। ভগবানের সেবা করার ফলে ভক্ত শান্ত, দাসা, সখ্য, বাৎসলা এবং মাধ্র্য এই পাঁচটি রসে ভগবানের সঙ্গে সম্পর্কযুক্ত হন এবং এইভাবে সম্পর্কর মাধ্যমে তিনি দিবা আনন্দ আস্বাদন করেন। এই সম্পর্ক অবশাই দেহ এবং মনের অতীত। কেন্ট যখন হদরঙ্গম করতে পারেন যে, ভগবানের দিবানাম পরমেশ্বর ভগবান থেকে অভিন্ন, তখন তিনি ভগবানের দিবানাম কীর্তন করার পূর্ণ যোগ্যতা অর্জন করেন। এইভাবে আনন্দে মগ্ধ হয়ে যিনি কীর্তন এবং নৃত্য করেন, তখন বুঝতে হবে যে, তিনি ভগবানের সঙ্গে সরাসরিভাবে সম্পর্কযুক্ত।

বৈদিক তত্ত্ব অনুসারে পারমার্থিক প্রগতির তিনটি স্তর রয়েছে, যথা—সম্বন্ধ, অভিধেয় এবং প্রয়োজন। সম্বন্ধজ্ঞানের অর্থ হচ্ছে পরমেশ্বর ভগবানের সঙ্গে সম্পর্কযুক্ত হওয়া। অভিধেয়-তত্ত্ব হচ্ছে সেই সম্পর্ক অনুসারে আচরণ করা, এবং প্রয়োজন হচ্ছে জীবের পরম উদ্দেশা ভগবৎ-প্রেম লাভ করা (প্রেমা পুমর্থো মহান্)। কেউ যদি সদ্গুক্তর নির্দেশ অনুসারে ভগবস্তুক্তির বিধি-নিষেধগুলি

অনুশীলন করেন, তা হলে তিনি অনায়াসে ছীবনের পরম উদ্দেশ্য সাধন করতে পারবেন। যে মানুষ 'হরেকৃষ্ণ মহামন্ত্র' কীর্তনে অতান্ত আসক্ত, তিনি অনায়াসে প্রভাক্ষভাবে পরমেশ্বর ভগবানের সেবা করার সুযোগ লাভ করতে পারবেন। তাঁর পক্ষে আর ব্যাকরণের বাকাবিন্যাস হলয়সম করার প্রয়োজন নেই, যা মায়াবাদী সন্নাসীরা সাধারণত করে থাকেন। এই বিষয়ে খ্রীপাদ শব্দরাচার্য পর্যন্ত খুব জ্যের দিয়ে বলেছেন, নহি নহি রক্ষতি ভূকৃঙ্করণে—''কেবল ব্যাকরণের বিভক্তি আর উপসর্গ নিয়ে বাকাবিন্যাস করলে মৃত্যুর হাত থেকে রক্ষা পাওয়া যায় না।'' যে ভক্ত 'হরেকৃষ্ণ মহামন্ত্র' কীর্তনে মগ্র হয়েহেন, তিনি বাকরণের বাকাবিন্যাসীদের ছারা মোহাচ্চন্ন হন না। ভগবানের শক্তি 'হরে' এবং স্বয়ং ভগবান 'খ্রীকৃষ্ণাকৈ সম্যোধন করার মাধ্যমে ভক্ত হদযাভান্তরে হদয়রাজ ভগবানকে হদয়সম করতে পারেন। এইভাবে খ্রীমতী রাধারাণী এবং খ্রীকৃষ্ণাকে সম্যোধন করার ফলে সরাসরিভাবে ভগবানের সেবায় যুক্ত হওরা যায়। 'হরেকৃষ্ণ মহামন্ত্র' দ্বারা ভগবান এবং তাঁর শক্তিকে সম্যোধন করার ফলে, সমস্ত শাস্ত্র এবং সমস্ত জ্ঞান উপস্থিত থাকে, কারণ এই অপ্রাকৃত শব্দতরঙ্গ বন্ধ ছারি করতে পারে।

শ্রীটোতন্য মহাপ্রভু নিজেকে একজন মূর্থজপে উপস্থাপন করেছিলেন, কিন্তু তবৃও তাঁর গুরুপাদপদ্মের নির্দেশাবলী তিনি নিষ্ঠাভরে পালন করছিলেন, যা হচ্ছে শ্রীমন্তাগবতে ব্যাসদেবের নির্দেশ।

> অনর্থোপশমং সাক্ষান্তক্তিযোগমধোক্ষজে। লোকসাজ্ঞানতো বিদ্বাংশ্চক্রে সাত্তসংহিতামু॥

"জীবের যে জড়-জাগতিক দুঃখ-দুর্দশা তা সম্পূর্ণ অর্থহীন এবং ভক্তিযোগে তগবানের সঙ্গে যুক্ত হওয়ার ফলে তা তৎক্ষণাৎ বিদ্রিত হয়। কিন্ত অধিকাংশ মানুষই সেই কথা জানে না এবং তাই মহামুনি বেদবাসে ভগবং-তত্ত্ব সমন্বিত বৈদিব শাস্ত্র প্রথমন করেছিলেন" (খ্রীমন্তাগবত ১/৭/৬)। ভক্তিযোগ অনুশীলনের ফলে জীব জড় জগতের সমস্ত বন্ধন এবং ভান্তি থেকে মুক্ত হতে পারেন, তাই ব্যাসদেব গ্রীনারদ মুনির নির্দেশ অনুসারে অতান্ত দয়াপরবশ হয়ে বন্ধ জীবদের মায়ার বন্ধন থেকে মুক্ত করার জন্য খ্রীমন্ত্রাগবত প্রদান করেছেন। খ্রীচৈতন্য মহাপ্রভুর ওরুদেব তাই তাঁকে নির্দেশ দিয়েছিলেন য়ে, 'হরেকৃঞ্চ মহামন্ত্র' কীর্তনের প্রতি যুক্ত হওয়ার ছনা নির্মায়তভাবে খ্রীমন্ত্রাগবত অধ্যায়ন করতে হবে।

ভগবানের দিবানাম ভগবান থেকে অভিন্ন। যে মানুষ সম্পূর্ণভাবে মায়ার প্রভাব থেকে মুক্ত হয়েছেন, তিনি এই তত্ত্ব হৃদয়ঙ্গম করতে পারেন। সদ্গুরুর কৃপার প্রভাবে লভা এই জ্ঞান জীবকে চিন্ময় স্তরে অধিষ্ঠিত করে। শ্রীচৈতনা মহাপ্রভূ নিজেকে মূর্য বলে প্রতিপন্ন করেছিলেন, কারণ গুরুদেরের শ্রীপাদপদ্মের আশ্রয় গ্রহণ করার পূর্বে তিনি বৃথতে পারেননি যে, কেবলমাত্র 'হরেকৃষ্ণ মহামত্র' কীর্তন করার ফলে সমস্ত জড় বন্ধন থেকে মূক্ত হওয়া যায়। কিন্তু যে মূহূর্তে তিনি তার গৌরবের দাসত্ত করণ করে তার নির্দেশ পালন করতে শুরু করেছিলেন, তখনই তিনি অনায়াসে মূক্তির পথ দর্শন করতে পেরেছিলেন। শ্রীচৈতন্য মহাশ্রভূর 'হরেকৃষ্ণ মহামত্র' কীর্তন যে সব রকম অপরাধমূক্ত ছিল তা বৃথতে হবে। দশটি নাম অপরাধ হচ্ছে— (১) ভগবস্থকের নিন্দা করা, (২) বিভিন্ন দেব-দেবীর নামকে ভগবানের নামের সমপর্যায়ভূক্ত অথবা অনেক ভগবান আছেন বলে মনে করা, (৩) গুরুদেরের নির্দেশ অবজ্ঞা করা, (৪) বৈদিক শাস্ত্র এবং বৈদিক শাস্ত্রের অনুগামী শাস্ত্রের নিন্দা করা, (৫) ভগবানের নামের অর্থবাদ করা, (৬) ভগবানের নামের মহিমাকে অতিস্তুতি বলে মনে করা, (৭) নামবলে পাপাচরণ করা, (৮) 'হরেকৃষ্ণ মহামত্র' কীর্তনকে বেনের কর্মকাণ্ডের যাগ্যস্ক্ত ও তপস্যার মতো পুণ্যকর্ম বলে মনে করা, (৯) ভগবং-বিদ্বেধীদের কাছে ভগবানের নামের মহিমা প্রচার করার (১০) শুভগবানের নামের মহিমা প্রবাণ করা সত্ত্রেও জড় বিষয়াসন্তির বন্ধার রাখা।

# শ্লোক ৭৪ নাম বিনু কলিকালে নাহি আর ধর্ম । সর্বমন্ত্রসার নাম, এই শাস্ত্রমর্ম ॥ ৭৪ ॥

### শ্লোকার্থ

"এই কলিযুগে ভগবানের দিব্যনাম কীর্তন করা ছাড়া আর কোন ধর্ম নেই। এই নাম হচ্ছে সমস্ত বৈদিক মন্তের সার। এটিই সমস্ত শাস্ত্রের মর্ম।

# তাৎপর্য

সতা, ত্রেতা এবং দ্বাপর যুগো পরস্পরার ধারা কঠোর নিষ্ঠা সহকারে অনুসরণ করা হত, কিন্তু এই কলিযুগো মানুষ শ্রৌত-পরস্পরা বা পরস্পরার ধারায় জ্ঞান আহরণ করার পত্থার গুরুত্ব অবহেলা করে। এই যুগো মানুষ তর্ক করে যে, তথাকথিত বৈজ্ঞানিক গবেষণা এবং অভিজ্ঞতার মাধ্যমে তাদের সীমিত জ্ঞানের অতীত যে বস্তু তাঁকে তারা জানতে পারবে। তারা জ্ঞানে না যে, প্রকৃত সত্য মানুষের কাছে উদ্ঘাটিত হয় অবরোহ পস্থায় এবং তত্তুজ্ঞানী মহাজননের কাছ থেকে

সেই জ্ঞান মানুষের কাছে নেমে আসে। তর্ক করার এই প্রবণতা বৈদিক পস্থার विद्धारी এবং এই तकम मत्नाভावाश्रन मानुस्यत शक्ष भीकृत्स्वत पियानाम य भीकृत्व থেকে অভিন্ন তা হৃদয়ঙ্গম করা অত্যন্ত কঠিন। যেহেতু শ্রীকৃষ্ণ এবং তাঁর দিবানাম অভিন্ন, তাই কৃষ্ণনাম নিতা শুদ্ধ এবং জড় কলুষের অতীত। এই নাম শব্দরূপে প্রমেশ্বর ভগবান স্বয়ং। ভগবানের নাম জড় শব্দতরঙ্গ থেকে সম্পূর্ণ ভিন্ন, যে कथा बील नातालय मात्र गेकित वाल शिराहला—'शास्तारकत ध्यमधन, इतिनाम সংকীর্তন'। যে সমস্ত জড়বাদী অভিজ্ঞতালব্ধ জ্ঞানের প্রতি এবং তথাকথিত বৈজ্ঞানিক পদ্ধতির প্রতি অত্যন্ত আসত, তারা 'হরেকৃষ্ণ মহামন্ত্র' কীর্তনের প্রতি শ্রদ্ধাল হতে পারেন না। কিন্তু নিরপরাধে 'হরেকৃঞ্চ মহামন্ত্র' কীর্তন করার ফলেই যে সব রকম স্থল এবং সূক্ষ্ম বন্ধন থেকে মৃক্ত হওয়া যায়, তা ধ্রন্য সত্য। চিৎ-জগৎকে বলা হয় 'বৈকুণ্ঠ', যার অর্থ 'কুণ্ঠাহীন'। জড় জগতে সকলেই কুণ্ঠাযুক্ত এবং বৈকৃষ্ঠে সকলেই কুষ্ঠামুক্ত। তাই যারা নানা রকম কুষ্ঠায় জন্মবিত, তারা হৈরেকৃষ্ণ মহামন্ত্রে'র মহিমা হৃদয়ঙ্গম করতে পারে না, যা হচ্ছে সব রকম কুণ্ঠা থেকে মুক্ত। এই যুগে 'হরেকৃষ্ণ মহামন্ত্র' কীর্তন করাই হচ্ছে কলুষিত জড় জগতের অতীত চিন্মা স্তরে অধিষ্ঠিত হওয়ার পছা। যেহেতু ভগবানের দিবানাম বদ্ধজীবদের মৃক্ত করতে পারে, তাই এখানে বলা হয়েছে, 'সর্বমন্ত্রসার' অর্থাৎ সমস্ত বৈদিক মন্ত্রের সার।

এই জড় জগতে কোন বস্তুর পরিচায়ক যে নাম, তা তর্কবিতর্ক এবং অভিজ্ঞতালন্ধ জ্ঞানের দ্বারা গ্রাহ্য হতে পারে, কিন্তু চিৎ-জগতে নাম এবং নামী, যশ এবং যশরী অভিন্ন। তেমনই পরমেশ্বর ভগবানের রূপ, গুণ, লীলা আদি সব কিছুই তাঁর থেকে অভিন। মায়াবাদীরা যদিও নিজেদের অদ্বৈতবাদী বলে প্রচার করে, তবুও তারা পরমেশ্বর ভগবান এবং তাঁর নামের মধ্যে পার্থক্য নিরূপণ করে। এই নাম অপরাধের জন্য তারা ব্রহ্মজ্ঞানের স্তর্ব থেকে অধঃপতিত হ্য়। সেই সম্বন্ধে খ্রীমন্ত্রাগবতে (১০/২/৩২) বুলা হয়েছে—-

# আরুহাকৃচ্ছেশ পরং পদং ততঃ পতন্তাধোহনাদৃতযুত্মদশ্ময়ঃ ॥

যদিও তারা কঠোর তপশ্চর্যার প্রভাবে ব্রহ্মজ্ঞানের স্তরে উদ্দীত হয়, কিন্তু প্রম সত্য প্রমেশ্বর ভগবানের শ্রীপাদপদ্মের প্রতি অবজ্ঞাজ্ঞনিত অপরাধের ফলে তারা অধংপতিত হয়। তারা যদিও সর্বং খলিদং ব্রহ্ম ('সবই হচ্ছে ব্রহ্ম')—এই মন্ত্র উপলব্ধি করেছে বলে দাবি করে, কিন্তু তারা বৃঝতে পারে না যে, ভগবানের দিব্য নামও ব্রহ্ম। কিন্তু তারা সেই শ্রান্ত ধারণা থেকে মুস্ত হতে পারে না। যতক্ষণ পর্যন্ত না জ্বীব ভগবানের দিব্য নামের আশ্রয় গ্রহণ করছে, ততক্ষণ পর্যন্ত তারা অপরাধ মুস্ত হয়ে ভগবানের দিব্যনাম কীর্তন করতে পারবে না।

শ্লোক ৭৫ এত বলি' এক শ্লোক শিখাইল মোরে। কঠে করি' এই শ্লোক করিহ বিচারে ॥ ৭৫ ॥

# গ্নোকার্থ

"হরেকৃষ্ণ মহামন্তের এই মহিমা বর্ণনা করার পর, আমার গুরুদেব আমাকে একটি শ্লোক শিখিয়েছিলেন এবং সেই কথা বিচার করে নিরন্তর ভগবানের নাম কীর্তন করতে আমাকে উপদেশ দিয়েছিলেন।

#### শ্লোক ৭৬

হরেনাম হরেনাম হরেনামের কেবলম্। কলৌ নাস্ত্যের নাস্ত্যের নাস্ত্যের গতিরন্যথা ॥ ৭৬ ॥

### শব্দার্থ

হরেঃ নাম—ভগবানের দিব্যনাম: হরেঃ নাম—ভগবানের দিব্যনাম; হরেঃ নাম—ভগবানের দিব্যনাম; এব—অবশাই; কেবলম্—একমাত্র; কলৌ—এই কলিযুগে; ন অস্তি—নেই; এব—অবশাই; ন অস্তি—নেই; এব—অবশাই; ন অস্তি—নেই; এব —অবশাই; গতিঃ—গতি; অন্যথা—অন্য কোন!

### অনুবাদ

" 'এই কলিযুগ ভগবানের দিব্যনাম কীর্তন করা ছাড়া আর অন্য কোন গতি নেই, আর অন্য কোন গতি নেই, আর অন্য কোন গতি নেই।'

# তাৎপর্য

সত্যযুগে পারমার্থিক পথে অগ্রসর হওয়ার পন্থা হচ্ছে ধ্যান, ব্রেভাযুগে পারমার্থিক উন্নতি সাধনের পন্থা হচ্ছে শ্রীবিষ্ণুর সন্তুষ্টি বিধানের জন্য যজ্ঞ করা এবং দ্বাপর যুগের পন্থা হচ্ছে মহা আড়ন্বরে মন্দিরে ভগবানের পূজা করা, কিন্তু কলিযুগে কেবল ভগবানের দিবানাম কীর্তন করার মাধামে পারমার্থিক উন্নতি সাধন করা যায়। সেই কথা বিভিন্ন শাস্ত্রে প্রতিপন্ন হয়েছে। এই বিষয়ে শ্রীমন্তাগবতে বহ উল্লেখ বয়েছে। দ্বাদশ স্কন্ধে বলা হয়েছে, কীর্তনাদেব কৃষ্ণুসা মৃক্তসঙ্গং পরং ব্রজেং—এই কলিযুগ পাপে পূর্ণ, এবং সেই জন্য মানুষ নানাভাবে দুর্দশাগ্রন্ড, কিন্তু তবুও এই যুগে এক

মহান তণ হচ্ছে—কেবলমাত্র 'হরেকৃষ্ণ মহামন্ত্র' কীর্তন করার ফলে মানুষ সব রকমের জড় কল্ব থেকে মুক্ত হয়ে চিৎ-জগতে উন্নীত হতে পারে। নারদ-পঞ্চরাত্রে 'হরেকৃষ্ণ মহামন্ত্রে'র মহিমা কীর্তন করে বলা হয়েছে—

> ज्ञत्या (वनाः यङ्मानि इन्ताः(त्रि विविधाः सूर्वाः । सर्वम् अद्योक्ष्यतान्तःस् याकानामि वाङ्मयम् । सर्वत्यमानुसार्वार्थः सःसातार्थवजातमः ॥

"তিন প্রকার বৈদিক ক্রিয়া (কর্মকাণ্ড, জ্ঞানকাণ্ড এবং উপাসনা কাণ্ড), ছদ বা বৈদিক মন্ত্র এবং দেব-দেবীদের সন্তুষ্ট করার পত্না—এই সবই 'হরেকৃষ্ণ হরেকৃষ্ণ' এই আটটি অক্ষরে নিহিত রয়েছে। এটিই হচ্ছে সমস্ত বৈদিক জ্ঞানের সারমর্ম। এটিই হচ্ছে সমস্ত বেদান্ডের চরম তত্ব। ভবসাগর পার হওয়ার একমাত্র পত্মা হচ্ছে 'হরেকৃষ্ণ মহামন্ত্র' কীর্তন করা। তেমনই কলিসভরণ উপনিষদে বর্ণনা করা হয়েছে, হবে কৃষ্ণ হবে কৃষ্ণ কৃষ্ণ হবে হবে। হবে রাম হবে রাম রাম রাম হবে হবে। —বিত্রশ অক্ষর সমন্ত্রিত এই ষোলটি নাম কলিমুগের সমস্ত কলুষ বিনষ্ট করার একমাত্র উপায়। সমস্ত বেদে বর্ণিত হয়েছে যে, অজ্ঞান সমৃদ্র পার হওয়ার জন্য ভগবানের দিবানাম কীর্তন করা ব্যতীত আর কোন উপায় নেই। তেমনই মুণ্ডক উপনিষদের ভাষ্য প্রদানকালে শ্রীমধ্বাচার্য বলেছেন—

দ্বাপরীয়ৈজনৈবিষ্ণুঃ পঞ্চরাত্রেশ্চ কেবলম্। কলৌ তু নামমাত্রেণ পূজাতে ভগবান হরিঃ॥

"ঘাপর যুগে কৃষ্ণ বা বিষ্ণুকে পাঞ্চরাত্রিকী বিধি অনুসারে মহাড়ন্বরে পূজা করার মাধ্যমে সন্তুষ্ট করা যায়, কিন্তু কলিযুগে কেবলমাত্র নামকীর্তন করার মাধ্যমে পরমেশ্বর ভগবান শ্রীহরির পূজা করা যায় এবং তাঁর সন্তুষ্টি বিধান করা যায়।" ভিক্তিসন্দর্ভে (২৮৪) শ্রীল জীব গোস্বামী অত্যন্ত দৃঢ়ভাবে ভগবানের নামকীর্তনের বর্ণনা করে বলেছেন—

नन् छथवनायाञ्चका धव यञ्चाः छत्त विर्थासण नयःभवामानक्ष्णः श्रीखथवण श्रीयमृषिज्ञिकारिज्यिकिविर्याः, श्रीखथवज्ञा प्रयाद्यप्रश्वस्त्रित्यश्चित्रियाः, श्रीखथवज्ञा प्रयाद्यप्रश्वस्त्रित्यश्चित्रियाः । श्रीखथवज्ञा प्रयाद्यप्रश्वस्त्रियाः । श्रीख्याः विद्याद्यप्रश्वस्त्रियः । श्रीक्षाम् । श्रीकष्ति । श्रीक्षाम् । श्रीक्षाम् । श्रीक्षाम् । श्रीक्षाम् । श्रीक्षाम् । श्रीकष्ति । श

শ্রীল জীব গোন্ধামী বলেছেন যে, সমস্ত বৈদিক মন্ত্রের সার হচ্ছে ভগবানের দিবানাম কীর্তন করা। সমস্ত মন্ত্র নম ও' দিয়ে শুরু হয় এবং অবশেষে প্রমেশ্বর ভগবানের নামকে সম্বোধন করা হয়। নারদ মুনির মতো মহান ঋষি এবং অন্যান্য ঋষিগণ কর্তৃক উচ্চারিত প্রতিটি মন্ত্রে ভগবানের পরম ইচ্ছার দ্বারা বিশেষ শক্তি নিহিত রয়েছে। মন্ত্রসমূহ ভগবানের সঙ্গে মন্ত্রোচ্চারণকারীর সম্বন্ধ প্রতিপন্ন করে।

ময়ে যে ভগবানের অন্যভাবের অপেক্ষা রহিত নামসমূহ আছেন, তা-ই প্রম পুরুষার্থ পর্যন্ত দান করতে সমর্থ; তা হলে নাম থেকে যে মন্ত্র অধিক সামর্থ্য লাভ করছে না, নামকীর্তনকারীই সেই মন্ত্রে দীক্ষার অপেক্ষা কেন? তার উত্তরে বলা হয়েছে—যদিও নামকারীর স্বরূপত দীক্ষার অপেক্ষা নেই, তা হলেও প্রায়ই স্বাভাবিকভাবে বদ্ধ জীব মাত্রেরই পূর্ব-পূর্ব জন্মের সংস্কারবশত দেহ-গেহ আদি সম্বন্ধ থাকায় কদর্য স্বভাব ও চিত্তচাঞ্চল্য আদি হয়ে থাকে। অতএব সেই কদর্য স্বভাব ও চিত্তচাঞ্চল্য আদি সংকট মোচন করে দ্রুত শুদ্ধতা সম্পাদনের জন্য ভগবৎ-অর্চন আদি দরকার আছে। মন্দিরে ভগবানের খ্রীবিগ্রহের আরাধনার ফলে জড় কলুষজাত চিত্তচাঞ্চল্য দূর হয়। তাই নারদ মুনি তাঁর পাঞ্চরাত্রিকী-বিধিতে এবং অন্যান্য মূনি-ক্ষবিরা উল্লেখ করেছেন যে, বন্ধ জ্ঞীব যেহেতু ইন্দ্রিয়সুখ ভোগের প্রতি আসক্ত, তাই ইন্দ্রিয়সুখ ভোগের বাসনা দমন করে বিধিমার্গে মন্দিরে ভগবানের শ্রীবিগ্রহের আরাধনা করা অতান্ত প্রয়োজন। শ্রীল রূপ গোস্বামী বর্ণনা করেছেন যে, মুক্ত পুরুষেরাই ভগবারের দিবনোম কীর্তন করতে পারেন, কিন্তু যাদের আমাদের দীক্ষা দিতে হবে ভারা প্রায় সকলেই বন্ধ জীব। তাই নির্দেশ দেওয়া হয়েছে যে, শান্তের বিধি-নিষেধগুলি অনুসরণ করে নিরপরাধে ভগবানের নামকীর্তন করতে হবে, কিন্তু তবুও পূর্বজন্মের বদভাাসের ফলে এই সমস্ত বিধি-নিষ্ণেধণ্ডলি কখনও কখনও তারা লব্দন করে। তাই ভগবানের নাম করার সঙ্গে সঙ্গে বিধিমার্গে ভগবানের আরাধনা করাও অতান্ত প্রয়োজন।

শ্লোক ৭৭

এই আজ্ঞা পাঞা নাম লই অনুক্ষণ। নাম লৈতে লৈতে মোর ভান্ত হৈল মন॥ ৭৭॥

# শ্লোকার্থ

''জামার গুরুদেবের কাছ থেকে এই আদেশ পেয়ে, আমি নিরন্তর ভগবানের দিব্যনাম কীর্তন করতে লাগলাম এবং এইভাবে নাম নিতে নিতে আমার মন বিভ্রান্ত হল। শ্লোক ৭৮

ধৈর্য ধরিতে নারি, হৈলাম উন্মত্ত । হাসি, কান্দি, নাচি, গাই, ষৈছে মদমত্ত ॥ ৭৮ ॥

# শ্লোকার্থ

"এইভাবে ভগবানের নাম নিতে নিতে আমি নিজেকে আর স্থির রাখতে পারলাম না এবং আমি উন্মাদের মতো হাসতে লাগলাম, কাঁদতে লাগলাম, নাচতে লাগলাম এবং গান গাইতে লাগলাম।

> শ্লোক ৭৯ তবে ধৈর্য ধরি' মনে করিলুঁ বিচার । কৃষ্ণনামে জ্ঞানাচ্ছর ইইল আমার ॥ ৭৯ ॥

### শ্লোকার্থ

"তখন নিজেকে একটু সংঘত করে আমি বিচার করতে লাগলাম যে, কৃষ্ণনাম কীর্তন করতে করতে আমার জ্ঞান আছেন্ন হয়েছে।

### তাৎপর্য

এই স্লোকে খ্রীচৈতন্য মহাপ্রভূ ইঙ্গিত করেছেন যে, কৃষ্ণনাম কীর্তন করার সময় আর ভগবৎ-তত্ত্ব নিয়ে দার্শনিক জল্পনা-কল্পনা করার প্রয়োজন হয় না, কারণ কীর্তনকারী আপনা থেকেই আনন্দে মগ্ন হন এবং সব রকম বাহ্যজ্ঞান হারিয়ে উন্মাদের মতো কীর্তন করেন, নৃতা করেন, হাসেন এবং কাঁদেন।

> শ্লোক ৮০ পাগল হইলাঙ আমি, ধৈর্য নাহি মনে। এত চিন্তি' নিবেদিলুঁ গুরুর চরণে॥ ৮০॥

#### শ্লোকার্থ

আমি দেবলাম যে, এইভাবে নামকীর্তন করার ফলে আমি পাগল হয়ে গিয়েছি, তখন আমি আমার গুরুদেবের চরণে সেঁই কথা নিবেদন করলাম।

### তাৎপর্য

একজন আদর্শ আচার্যরূপে গ্রীচৈতন্য মহাপ্রভু আমাদের দেখিয়ে গিয়েছেন যে, ওরুর প্রতি শিষোর কি রকম আচরণ করা উচিত। কোন বিষয়ে তাঁর মনে যখন সন্দেহ জাগে, তখন তাঁর কর্তব্য হচ্ছে সেই সন্দেহ নিরসনের জন্য ওরুন্দেরের শরণাপর হওয়। গ্রীচৈতন্য মহাপ্রভু বললেন যে, 'হরেকৃষ্ণ মহামন্ত্র' কীর্তন করতে করতে তিনি এক দিবা উন্মাদনা অনুভব করেছিলেন, যা কেবল মুক্ত পুরুষদের পক্ষেই সত্তব। কিন্তু সেই মুক্ত অবস্থাতেও কোন বিষয়ে তাঁর মনে কোন সন্দেহের উদয় হলে, তিনি সেই সম্বন্ধে তাঁর ওরুদেবকে নিবেদন করেছেন। এইভাবে মুক্ত অবস্থাতেও আমাদের মনে করা উচিত নয় যে, আমরা আমাদের গুরুদেব থেকে স্বত্ত্র। পক্ষান্তরে পারমার্থিক জগতের প্রগতি সম্বন্ধে যখনই সন্দেহের উদয় হয়, তখন আমাদের কর্তব্য হচ্ছে ওরুদেবকে সেই কথা নিবেদন করা।

#### গ্লোক ৮১

কিবা মন্ত্র দিলা, গোসাঞি, কিবা তার বল । জপিতে জপিতে মন্ত্র করিল পাগল ॥ ৮১ ॥

### শ্লোকার্থ

" 'ে প্রভু, আপনি আমাকে কি মন্ত্র দিয়েছেন? যে অদ্ভুত তার প্রভাব। সেই মন্ত্র জপ করতে করতে আমি পাগল হয়ে গেলাম।

#### তাৎপর্য

খ্রীচৈতনা মহাপ্রভু তাঁর শিক্ষাষ্টকে প্রার্থনা করেছেন—

यूगाग्निज्ः नित्यस्य रुक्कृषा श्रावृषाग्निज्यः । यूनाग्निजः कपः नर्वः भाविकवितस्य त्यः ॥

"হে গোবিন্দ। তোমার বিরহে এক নিমেষকে আমার এক যুগ বলে মনে হচ্ছে। অবিরত ধারায় আমার চোখ দিয়ে অন্দ্র ঝরে পড়ছে এবং সমস্ত জগৎকে শূন্য বলে মনে হচ্ছে।" ভত্তের অভিলাধ হচ্ছে 'হরেকৃষ্ণ মহামন্ত্র' কীর্তন করার সময় তাঁর দু'চোখ দিয়ে যেন আনন্দান্ত্র ঝরে পড়ে, ভাবের আবেগে তাঁর কণ্ঠ রোধ হয়ে আসে এবং হৃদয় স্পন্দিত হয়। এইগুলি হচ্ছে ভগবানের দিবানাম কীর্তনের ৬৬

লক্ষণ। গভীর আনন্দে তখন গোবিদের বিরহে সমস্ত জ্বগৎ শুনা বলে মনে হয়।
এটিই হচ্ছে গোবিদের বিরহের অনুভূতির লক্ষণ। জড় জগতে আমরা সকলেই
গোবিদের থেকে বিচ্ছিন্ন হয়ে বিষয়ভোগে মগ্ন হয়ে পড়েছি। কেউ যখন চিন্ময়
স্তরে প্রকৃতিস্থ হন, তখন তিনি গোবিদের সঙ্গে মিলিত হওয়ার জন্য আকুল হয়ে
উঠেন এবং গোবিদের বিরহে সমস্ত জ্বগৎকে তখন তাঁর শূন্য বলে মনে হয়।

# শ্লোক ৮২ হাসায়, নাচায়, মোরে করায় ক্রন্দন । এত শুনি' গুরু হাসি বলিলা বচন ॥ ৮২ ॥

## শ্লোকার্থ

" 'দিব্যনাম কীর্তনের আনন্দ আমাকে হাসায়, নাচায় এবং ক্রন্দন করায়।' আমার এই কথা শুনে শুরুদেব হেসে বললেন—

### . তাৎপর্য

শিষ্য যখন পারমার্থিক জীবনে উন্নতি সাধন করে, তখন গুরুদেব অভ্যন্ত আনন্দিত হয়ে হাসেন এবং মনে করেন, "আমার শিষ্য কত সফল হয়েছে।" পিতা-মাতা যেমন তাঁদের শিশুসন্তানকে তার পায়ের ওপর ভর দিয়ে দাঁভাতে দেখে আনন্দের আতিশয্যে হাসেন, গুরুদেবও ভেমনই শিষ্যের পারমার্থিক উন্নতিতে আনন্দ অনুভব করেন।

# শ্লোক ৮৩ কৃষ্ণনাম-মহামন্ত্রের এই ত' স্বভাব । যেই জপে, তার কৃষ্ণে উপজয়ে ভাব ॥ ৮৩ ॥

# শ্লোকার্থ

" 'হরেকৃষ্ণ মহামন্ত্রের এটিই স্বভাব যে, যে-ই তা জপ করে, তারই তৎক্ষণাৎ শ্রীকৃষ্ণের প্রতি প্রেমময়ী ভক্তিভাবের উদয় হয়।

### তাৎপর্য

*ভগবদ্গীতায়* वना হয়েছে—

यदः मर्वमा थंखता घतः मर्वः थवर्टतः । ইতি घट्टा एकत्तः याः वृथा खारमघदिनाः ॥

"আমি হচ্ছি সমস্ত চেতন এবং জড় জগতের উৎস। আমার থেকেই সব কিছু প্রকাশিত হয়। সেই তত্ত্ব পূর্ণরূপে অবগত হয়ে যথার্থ তত্ত্বজ্ঞানী মানুষেরা ভক্তিযুক্ত হয়ে সর্বাচ্যকরণে আমার ভজনা করে" (ভগবদগীতা ১০/৮) এই শ্লোকে বিশ্লেষণ করা হয়েছে যে, কেউ যখন 'হরেকৃষ্ণ মহামন্ত্র' জপ করেন, তখন তাঁর 'ভাব' বা দিবা আনন্দের অনুভৃতি হয়। এই স্থর থেকে চিনায় উপলব্ধি শুরু হয়। ভগবং-প্রেম বিকাশের এটিই হচ্ছে প্রাথমিক স্তর। নবীন ভক্ত শ্রবণ, কীর্তন, ভক্তসঙ্গ এবং বিধি-নিষেধ অনুশীলন আদির মাধামে ভগবদ্ধক্তি সাধন করতে শুকু করেন এবং তার ফলে তাঁর সমস্ত অনাকাম্ক্রিত বদভ্যাসগুলি দর হয়। এইভাবে খ্রীকৃষ্ণে তাঁর রতি জন্মায়। তখন তিনি এক নিমেষের জনাও খ্রীকৃষ্ণকে ভলে থাকতে পারেন না। 'ভাব' হচ্ছে পারমার্থিক মার্গে প্রায় সাফল্য অর্জনের স্তর। ঐকাতিকভাবে তত্ত্তান লাভেচ্ছ শিষ্য শ্রবণ করার মাধ্যমে গুরুদেবের কাছ থেকে ভগবানের দিবানাম প্রাপ্ত হন এবং তারপর দীক্ষা গ্রহণের পর তিনি গুরুদেবের দ্বারা বিধি-নিষেধগুলি অনুসরণ করেন। এইভাবে যখন যথাযথভাবে 'নাম-প্রভুর' সেবা করা হয়, তখন আপনা থেকেই নামের স্বাভাবিক ক্রিয়া শুরু হয় অর্থাৎ ভক্ত তখন নিরপরাধে নাম করার যোগ্যতা অর্জন করেন। এইভাবে যখন কেউ পূর্ণরূপে দিবানাম কীর্তন করার উপযুক্ত হন, তখন তিনি সারা পৃথিবী জ্বভে শিষা গ্রহণ করার যোগ্যতা অর্জন করেন এবং প্রকৃত জগদগুরুতে পরিণত হন। তথন তাঁর প্রভাবে সমস্ত পৃথিবী তগবানের দিবানাম সমন্বিত 'হরেকুষ্ণ মহামন্ত্র' কীর্তন করতে শুরু করে। এই ধরনের গুরুদেবের সমস্ত শিষ্য খ্রীক্ষের প্রতি গভীর থেকে গভীরতরভাবে অনুরক্ত হন এবং এইভাবে তাঁদের ভক্তিমার্গে অগ্রসর হতে দেখে, তিনি কখনও কাদেন, কখনও হাসেন, কখনও নৃত্য করেন এবং কখনও কীর্তন করেন। শুদ্ধ ভক্তের শ্রীঅঙ্গে এই লক্ষ্মণগুলি অতান্ত স্পষ্টভাবে প্রকাশিত হয়। আমাদের কৃষ্ণভাবনামৃত সংঘের কৃষ্ণভক্তরা যথন কীর্তন করেন এবং নৃত্য করেন, তখন বিদেশীদের এইভাবে আনন্দে মগ্ন হয়ে নৃত্য-কীর্তন করতে দেখে ভারতবাসীরা পর্যন্ত আশ্চর্য হন। খ্রীচৈতন্য মহাপ্রভ বলেছেন যে, তথু অভ্যাসের ফলেই যে এই স্তরে উন্নীত হওয়া যায় তা নয়.

বরং যিনি 'হরেকৃষ্ণ মহামত্র' কীর্তন করেন, কোন রকম প্রচেষ্টা ছাড়াই তাঁর মধ্যে সমস্ত লক্ষণগুলি প্রকাশিত হয়।

'হরেকৃষ্ণ মহামত্রে'র চিন্নায় স্বভাব সম্বন্ধে অজ্ঞ কিছু মূর্খলোক আমাদের উচ্চৈঃশ্বরে কীর্তনে বাধা দেওয়ার চেষ্টা করে, কিন্তু 'হরেকৃষ্ণ মহামন্ত্র' কীর্তনের প্রভাবে যিনি যথার্থ মহাত্মায় পরিণত হয়েছেন, তাঁর সান্নিধাে অনারাও 'হরেকৃষ্ণ মহামন্ত্র' কীর্তন করতে শুরু করে। কৃষ্ণদাস কবিরাছ গোস্বামী বলেছেন, 'কৃষ্ণ-শক্তি বিনা নহে তার প্রবর্তন'—পরমেশ্বর ভগবান শ্রীকৃষ্ণের বিশেষ শক্তি ছাড়। 'হরেকুফ মহামন্ত্রের মহিমা প্রচার করা যায় না। ভক্তদের 'হরেকুফ্ট মহামন্ত্র' প্রচারের ফলেই সমস্ত পৃথিবীর মানুষ ভগবানের দিব্য নামের মহিমা হৃদয়প্রম করার সুযোগ পাছেছ। ভগবানের দিবানাম শ্রবণ করার সময়, কীর্তন করার সময় এবং নতা করার সময়, আপনা থেকেই প্রমেশ্বর ভগবানের কথা মনে পড়ে যায়, এবং যেহেতু শ্রীকৃষ্ণ ও শ্রীকৃষ্ণের নামের মধ্যে কোন পার্থক্য নেই, ডাই কীর্তনকারী তখন শ্রীকৃষ্ণের সঙ্গে যুক্ত হন। এইভাবে ভগবানের সঙ্গে সম্পর্কযুক্ত হয়ে ভগবন্তুক্ত ভগবানের সেবা করার স্বাভাবিক বৃত্তিতে যুক্ত হন। নিরন্তর শ্রীকৃষ্ণের সেবা করার এই বৃত্তিকে বলা হয় 'ভাব' এবং এই স্তরে তিনি নিরন্তর বিভিন্নভাবে শ্রীকৃষ্ণের কথা চিন্তা করেন। যিনি এই ভাবের স্তর প্রাপ্ত হয়েছেন, তিনি আর মায়ার বন্ধনে আবদ্ধ থাকেন না। অন্য সমস্ত চিন্ময় লক্ষণগুলি, যথা—রোমান্তঃ, কম্প, অশ্র ইত্যাদি এই ভাবের স্তরে যুক্ত হয় এবং ভগবদ্বক্ত ধীরে ধীরে কৃষ্ণগ্রেম লাভ করেন।

শ্রীকৃষ্ণের দিব্য নামকে বলা হয় 'মহামন্ত্র'। নারদ-পঞ্চরাত্রে বর্ণিত অন্য সমস্ত মন্ত্রগুলিকে কেবল 'মন্ত্র' বলা হয়, কিন্তু ভগবানের দিব্যনাম সমন্বিত এই মন্ত্রকে বলা হয় 'মহামন্ত্র'।

> ় শ্লোক ৮৪ কৃষ্ণবিষয়ক প্রেমা—পরম প্রুষার্থ। যার আগে তৃণতুল্য চারি পুরুষার্থ। ৮৪॥

# শ্লোকার্থ

" 'ধর্ম, অর্থনৈতিক উন্নতি, কামভোগ এবং মৃক্তি—এই চারটি হল চতুর্বর্গ, কিন্তু পঞ্চম পুরুষার্থ কৃষ্ণপ্রেমের তৃলনায় এই চতুর্বর্গ পথের পাশে পড়ে থাকা একটি তৃণের মতোই অর্থহীন হয়ে যায়।

## তাৎপর্য

ইরেকৃষ্ণ মহামন্ত্র' কীর্তন করার সময় অর্থনৈতিক উরতি, ধর্ম, কাম ভোগ এবং চরমে ছড় জগতের বন্ধন থেকে মুক্তি—এই ছড়-জাগতিক উরতি সাধনের বাসনাগুলি করা উচিত নয়। শ্রীচৈতনা মহাশ্রুত্বলে গিয়েছেন যে, জীবনের চরম প্রাপ্তি হচ্ছে কৃষ্ণপ্রেম (প্রেমা পুমর্থো মহান্ শ্রীচৈতনামহাপ্রভার্মতমিদম্য)। ভগবৎ-প্রেমের সঙ্গে আমরা যথন ধর্ম, অর্থ, কাম এবং মোক্ষের তুলনা করি, তখন আমরা বুখতে পারি যে, এগুলি 'বৃভুক্ষু' বা জড় জগতে বন্ধন থেকে মুক্তির আকাক্ষী এদের কাম্য হতে পারে, কিন্তু ভগবৎ-প্রেমের আগের স্তরের 'ভাব' প্রাপ্ত হয়েছেন যে সমস্ত গুদ্ধ ভক্ত, তাঁদের কাছে এগুলি অত্যন্ত নগণা।

ধর্ম, অর্থ, কাম এবং মোক্ষ হচ্ছে ছড়-জাগতিক স্তরে ধর্মের চারটি পর্যায়।
তাই শ্রীমন্তাগবতের প্রথমেই ঘোষণা করা হয়েছে, ধর্মঃ প্রোজ্বিতকৈতবাংক্র—
এই চারটি জড় আকাণক্ষা সমন্বিত ছল ধর্ম শ্রীমন্তাগবতে সম্পূর্ণভাবে বর্জন করা
হয়েছে, কারণ শ্রীমন্তাগবতে কেবল জীবের সৃপ্ত ভগবৎ-প্রেমের পুনর্জাগরণের
শ্বীকৃতি দেওয়া হয়েছে। ভগবদৃগীতা হচ্ছে শ্রীমন্তাগবতের প্রাথমিক পাঠ, এবং
তাই তার শেষ কথা হচ্ছে, সর্বধর্মান্ পরিতালা মামেকং শরণং ব্রজ—"সব রক্ষের
ধর্ম পরিভাগে করে কেবল আমার শরণাগত হও।" (ভগবদৃগীতা ১৮/৬৬) এই
পথা অবলম্বন করতে হলে ধর্ম, অর্থ, কাম এবং মোক্ষের সমস্ত ধারণা ভাগে করে,
পূর্ণকপে ভগবানের সেবায় যুক্ত হতে হবে। ভগবানের সেবা এই চতুর্বর্গের অতীত।
ভগবানের সেবা করার প্রবণতা জীবান্মার স্বাভাবিক বৃত্তি, তাই তা জীবান্মা এবং
ভগবানের মতেই নিভা। এই নিভাত্বকে বলা হয় 'সনাতন'। কেউ যঝন ভগবানের
প্রেমমন্ত্রী সেবায় প্রতিষ্ঠিত হন, তথন বৃঝতে হবে যে, তিনি তাঁর জীবনের চরম
লক্ষ্য খুঁল্লে পেতে সক্ষম হয়েছেন। তথন সব কিছুই ভগবানের দিবা নামের
প্রভাবে আপনা থেকেই সম্পাদিত হয় এবং ভক্ত স্বাভাবিকভাবেই পারমার্থিক পথে
অগ্রসর হতে থাকেন।

শ্লোক ৮৫ পঞ্চম পুরুষার্থ—প্রেমানন্দামৃতসিন্ধু। মোক্ষাদি আনন্দ যার নহে এক বিন্দু॥ ৮৫॥

## শ্লোকার্থ

" কৃষ্ণপ্রেমের আনন্দ একটি অমৃতের সমৃদ্রের মতো, তার তুলনায় ধর্ম, অর্প, কাম এবং মোক্ষের আনন্দ এক বিন্দূর মতোও নয়।

শ্লোক ৮৬

কৃষ্ণনামের ফল—'গ্রেমা', সর্বশান্তে কয় । ভাগ্যে সেই গ্রেমা তোমায় করিল উদয় ॥ ৮৬ ॥

# শ্লোকার্থ

" সমস্ত শাস্ত্রে বর্ণনা করা হয়েছে যে, ওন্ধ ভগবৎ-প্রেম পুনর্জাগরিত করা প্রতিটি জীবের কর্তব্য। তোমার চিত্তে সেই প্রেমের উদর হয়েছে, তাই তুমি অত্যন্ত ভাগাবান।

গ্ৰোক ৮৭

প্রেমার স্বভাবে করে চিত্ত-তনু ক্ষোভ । কৃষ্ণের চরণপ্রাপ্ত্যে উপজায় লোভ ॥ ৮৭ ॥

# শ্লোকার্থ

" 'কৃষ্ণপ্রেমের স্বভাব হচ্ছে দেহ ও মনে চিন্মা ক্ষোভের উদ্রেক করে, এবং শ্রীকৃষ্ণের চরণারবিন্দের আশ্রয় লাভের প্রতি অধিক থেকে অধিকতর লোভের সৃষ্টি করা!

শ্ৰোক ৮৮

প্রেমার স্বভাবে ডক্ত হাসে, কান্দে, গায়। উন্মন্ত ইইয়া নাচে, ইতি-উতি ধায়॥ ৮৮॥

### শ্লোকার্থ

" 'কারও চিত্তে যখন ভগবং-প্রেমের উদয় হয়, তখন তিনি স্বাভাবিকভাবে কখনও ক্রন্দন করেন, কখনও হাসেন, কখনও গান করেন এবং কখনও উন্মাদের মতো এদিক ওদিক ছোটাছটি করেন।

#### তাৎপর্য

এই সম্পর্কে গ্রীল ভিত্তিসিদ্ধান্ত সরস্বতী গোস্বামী বলেছেন যে, ভগবন্তজিবিহীন মানুষেরা কখনও কখনও প্রেমের এই সমস্ত বাহ্যিক লক্ষণগুলি প্রদর্শন করে কৃত্রিমভাবে তারা হাসে, কাঁদে এবং উন্মানের মতো নৃতা করে, কিন্তু তাতে তারা কৃষ্ণভক্তির পথে উন্নতি সাধন করে না। পক্ষায়রে, স্বাভাবিকভাবেই যখন দেহে ভগবৎ-প্রেমের লক্ষণ প্রকাশিত হয়, তখন এই সমস্ত কৃত্রিম লোকদেখানো বিকারগুলি পরিতাগ করতে হয়। প্রকৃতপক্ষে হাস্য, ক্রন্দন এবং নৃত্য আদির মাধামে যে প্রকৃত আনন্দ অনুভূত হয়, তা হচ্ছে কৃষ্ণভক্তির মার্গে ধথাযথভাবে অগ্রসর হওয়ার লক্ষণ। স্বতঃস্কৃতভাবে যাঁরা নিরন্তর ভগবানের সেবায় যুক্ত, তাঁরাই এই তর প্রাপ্ত হন। অন্তরে ভগবভ্তির বিকাশ না করে যারা বাইরে কৃত্রিমভাবে এই সমস্ত লক্ষণগুলি প্রকাশ করে, তারা মানব-সমাজে কেবল উৎপাতেরই সৃষ্টি করে।

শ্লোক ৮৯-৯০

স্বেদ, কম্প, রোমাঞ্চাশ্রু, গদগদ, বৈবর্ণ্য। উন্মাদ, বিষাদ, ধৈর্য, গর্ব, হর্ষ, দৈন্য ॥ ৮৯ ॥ এত ভাবে প্রেমা ভক্তগণেরে নাচায় । কৃষ্ণের আনন্দামৃতসাগরে ভাসায় ॥ ৯০ ॥

# শ্লোকার্থ

"'স্বেদ, কম্প, রোমাঞ্চ, অপ্রু, গদ্ধাদ স্বর, বৈবর্ণা, উন্মাদনা, বিষাদ, ধৈর্য, গর্ব, হর্ষ এবং দৈন্য—এইগুলি হচ্ছে ভগবৎ-প্রেমের কয়েকটি স্বাভাবিক লক্ষণ, যা 'হরেকৃষ্ণ মহামন্ত্র' কীর্তন করার সময় ভক্তকে নাচায় এবং আনন্দামৃতের সমুদ্রে ভাসায়।

### তাৎপর্য

শ্রীল জীব গোস্বামী তাঁর প্রীতি সন্দর্ভে (শ্লোক ৬৬) ভগবং-প্রেমের এই অবস্থার বিশ্লেষণ করে লিখেছেন—ভগবংপ্রীতিরূপা বৃত্তির্মায়াদিময়ী ন ভবতি; কিন্তু ও স্বরূপশক্ত্যানন্দরূপা, যদানন্দপরাধীনঃ শ্রীভগবানপীতি। তেমনই, একোনসপ্রতিতম শ্লোকে তিনি আরও বলেছেন—তদেবং প্রীতের্লক্ষণং চিত্তদ্রবক্তসা চ রোমহর্ধাদিকম্। 93

কথঞ্জিজ্জাতেহপি চিডদ্রবে রোমহর্ধাদিকে বা ন চেদাশয়ণ্ডদ্বিস্তদাপি ন ভক্তেঃ সমাগাবির্ভাব ইতি জ্ঞাপিতম্। আশয়শুদ্ধির্নাম চানাতাৎপর্যপরিত্যাগঃ প্রীতিতাৎপর্যং চ। অতএবানিমিত্রা স্বাভাবিকী চেতি তদ্বিশেষণম্। ভগবৎ-প্রেম এই জড় জগাতের বস্তু নয়, কারণ তা হচ্ছে পরমেশ্বর ভগবানের অন্তরদা আনন্দশক্তি। যেহেতু প্রমেশ্বর ভগবানও তাঁর আনন্দ প্রদায়িনী শক্তির প্রাধীন, তাই কেউ যখন এই ভগবং-প্রেমানদের সংস্পর্শে আসেন, তখন তাঁর চিত্ত দ্রবীভূত হয়, এবং রোমাঞ্চ আদি লক্ষণ প্রকাশিত হয়। কখনও কখনও কোন মানুষকে এইভাবে দ্রবীভূত হতে এবং এই সমস্ত লক্ষ্ণশুলি প্রকাশ করতে দেখা যায়। অথচ তাদের বাবহারের ক্রটি থাকে। তথন বৃথতে হবে যে, তিনি পূর্ণরূপে তদ্ধ ভগবম্বক্তির স্তরে অধিষ্ঠিত হতে পারেননি। যদি কোন ভক্তকে ভগবং-প্রেমানদে নৃত্য এবং ক্রন্দন করা সত্ত্বেও শ্বড় বিষয়ের প্রতি আকৃষ্ট থাকতে দেখা যায়, তখন বুঝতে হবে যে, তিনি শুদ্ধ ভগবদ্ধক্তি অর্জন করতে পারেননি। শুদ্ধ ভগবদ্ধক্তির স্তরকে বলা হয় আশ্রয়-তদ্ধি। যিনি *আশ্রয়-তদ্ধির স্ত*রে অধিষ্ঠিত হয়েছেন, তিনি সব রকম জড় ভোগের প্রতি বিরক্ত হন এবং ভগবং-প্রেমানলে সম্পূর্ণরূপে মগ্ন হন। অর্থাৎ সব রকম জড় উদ্দেশ্য রহিত হয়ে, শুদ্ধ চিন্ময় স্তরে যখন ভগবন্তুক্তি সম্পাদিত হয়, তথন আশ্রয়-তদ্ধির লক্ষণতলি প্রকাশ পায়। এইতলি হচ্ছে ভগবদ্বক্তির বৈশিষ্ট্য। সেই সম্বন্ধে শ্রীমন্ত্রাগবতে বলা হয়েছে-

> म देव भुःभाः भरता धर्सा यरा जिन्तरधाक्रस्क । षर्रञ्काश्रिञ्ज ययाचा मुश्रमीपि ॥

"পরমেশ্বর ভগবানের প্রতি অহৈতৃকী এবং অপ্রতিহতা ভক্তিই হচ্ছে সর্বশ্রেষ্ঠ ধর্ম, কারণ তার ফলে আত্মা সর্বতোভাবে প্রসন্ন হয়।" (গ্রীমন্তাগবত ১/২/৬)।

### প্লোক ৯১

ভাল হৈল, পাইলে তুমি পরমপুরুষার্থ। তোমার প্রেমেতে আমি হৈলাঙ কৃতার্থ ॥ ৯১ ॥

## শ্লোকার্থ

" 'হে বংস, তৃমি যে পরম পুরুষার্থ কৃষ্ণপ্রেম লাভ করেছ তাতে খুব ভাল হয়েছে। তার ফলে আমি তোমার প্রতি অত্যন্ত প্রসন্ন হয়েছি এবং আমি কতাৰ্থ হয়েছি।

### তাৎপর্য

শাস্ত্রে বলা হয়েছে যে, গুরুদেব যদি অন্তত একজনকেও শুদ্ধ ভক্তে পরিণত করতে পারেন, তা হলে তাঁর উদ্দেশ্য সফল হয়। খ্রীল ভক্তিসিদ্ধান্ত সরস্বতী ঠাকুর সব সময় বলতেন, "এই সমস্ত মঠ-মদির এবং সম্পত্তির পরিবর্তে যদি আমি অন্তত একজন মানষকেও শুদ্ধ ভক্তে পরিণত করতে পারি, তা হলে আমার উদ্দেশ্য সফল হবে।" কৃষ্ণ-তত্ত্বিজ্ঞান হৃদয়ঙ্গম করা অত্যন্ত কঠিন। সূতরাং কৃষ্ণপ্রেম লাভ করা যে কত দৃদ্ধর, তা আমরা কল্পনাও করতে পারি না। তাই খ্রীচৈতন্য মহাপ্রভু এবং গুরুদেবের কৃপায় যদি একজন শিষ্যও শুদ্ধ ভগবন্তুক্তি লাভ করেন, তা হলে গুরুদেব অত্যন্ত প্রীত হন। শিষ্য টাকা-প্রসা নিয়ে এলেও গুরুদেব খুশি হন না, কিন্তু তিনি যখন দেখেন যে, শিষা শাস্ত্রের বিধি-নিষেধণ্ডলি অনুশীলন করে পারমার্থিক পথে উন্নতি সাধন করছে, ভখন তিনি অত্যন্ত খুশি হন এবং তাঁর কাছে নিজেকে কভঞ্জ বলে মনে করেন।

> শ্ৰোক ৯২ নাচ, গাও, ভক্তসঙ্গে কর সংকীর্তন। কৃষ্ণনাম উপদেশি' তার' সর্বজন ॥ ৯২ ॥

# শ্লোকার্থ

" 'বংস, নাচ. গাও এবং ভক্তসঙ্গে সংকীর্তন কর। তা ছাড়া তুমি কৃঞ্চনাম সংকীর্তন করার মহিমা সম্পর্কে সকলকে উপদেশ দাও। কারণ এইভাবে তুমি সমস্ত অধঃপতিত জীবদের উদ্ধার করতে পারবে।

# তাৎপর্য

গুরুদের চান যে. তাঁর শিষারা কেবল বিধি-নিষেধগুলি পালন করে নৃত্য-কীর্তন করুক ভা-ই নয়, তিনি চান তারা যেন জীবকে জড় জগতের বন্ধন থেকে মুক্ত করার জন্য সংকীর্তন আন্দোলন প্রচার করে, কারণ কৃষ্ণভাবনামৃত আন্দোলনের ভিত্তি হচ্ছে নিজে ভগবন্তুক্তি আচরণ করে অপরের মঙ্গলের জন্য তা প্রচার করা। ঈশ্বরের দূই প্রকার ঐকান্তিক ভক্ত রয়েছেন—'গোষ্ঠানন্দী' এবং 'ভছনানন্দী'। যাঁরা কেবল নিজের জন্য ভগবম্ভক্তির অনুশীলন করে সস্তুষ্ট থাকেন, তাঁদের বলা হয় ভজনানন্দী, আর যাঁরা কেবল ভক্তিমার্গে নিজেদের সিদ্ধিলাভ করেই সম্ভষ্ট নন, পক্ষান্তরে অপরকেও ভগবানের দিবানাম কীর্তন করার মাধামে পারমার্থিক পথে মগ্রসর হতে দেখতে চান, ওাঁদের বলা হয় 'গোষ্ঠ্যানন্দী'। গোষ্ঠ্যানন্দীর একটি সুন্দর দৃষ্টাত হচ্ছেন প্রহান মহারাজ। ভগবান খ্রীনৃসিংহদেব যখন বর প্রার্থনা করতে বলনেন, তথন প্রহান মহারাজ বলেছিলেন—

> নৈবোণ্ডিজে পর দূরতায়বৈতরণ্যা-ক্বনীর্যপায়নমহামৃতমগ্রচিতঃ। শোচে ততো বিমুখচেতস ইন্দ্রিয়ার্থ মায়াসুখায় ভরমুগ্বহতো বিমুচান ॥

"হে ভগবান, আমার নিসের কোন সমস্যা নেই। আমি আপনার কাছ থেকে কোন বর চাই না, কারণ মাপনার দিব্যনাম কীর্তন করেই আমি সম্পূর্ণভাবে সম্ভষ্ট। আমার পক্ষে এই যথেষ্ট, কারণ, যখনই আমি আপনার নাম কীর্তন করি, তখনই আমি আপনার নাম কীর্তন করি, তখনই আমি আপনার প্রতি ভক্তি থেকে বঞ্চিত হয়েছে। জড় সুখভোগের জনা তারা জড়জাগতিক কার্যকলাপে লিপ্ত হয়ে নানাভাবে দুঃখকষ্ট ভোগ করছে। ভগবানের প্রতি আসক্তি রহিত হয়ে, ইন্দ্রিয়স্থ ভোগের আশার দিন-বাত কঠোর পরিশ্রম করে ভাদের জীবনের অপচয় করছে। আমি কেবল ভাদেরই জনা অনুশোচনা করি এবং মারার বন্ধন থেকে ভাদের মৃক্ত করার জন্য নানা রক্ষম পরিকল্পনা করি" (শ্রীমন্ত্রাগবত ৭/৯/৪৩)।

শ্রীল ভিজিসিন্ধান্ত সরস্বতী ঠাকুর তাঁর অনুভাষ্যে বিশ্লেষণ করেছেন, "যে মানুয তাঁর ঐকান্তিক সেবার দ্বারা ওরুদেবের মনোযোগ আকর্ষণ করেছেন, তিনি সমগোত্রীয় কৃষ্ণভক্তদের সঙ্গে নৃত্য এবং কীর্তন করতে ভালবানেন। ওরুদেব এই ধরনের শিধাকে সমস্ত পৃথিবীর পতিত জীবদের উদ্ধার করার দায়িত্ব দান করেন। যাঁরা ভিজিমার্গে উন্নতি সাধন করেননি, তাঁরাই কেবল নির্দ্ধন স্থানে 'হরেকৃষ্ণ মহামন্ত্র' জপ করতে চান।" শ্রীল ভক্তিসিদ্ধান্ত সরস্বতী ঠাকুরের ভাষায়, তা হচ্ছে এক প্রকারের প্রবঞ্চনা, কারণ তাঁরা হরিদাস ঠাকুরের মতো অতি উন্নত ভক্তের কার্যকলাপের অনুকরণ করতে চান। এইভাবে অতি উন্নত ধরনের ভক্তের আচরণ অনুকরণের চেষ্টা করা উচিত নয়। পক্ষান্তরে, সকলেরই কর্তবা হচ্ছে সারা পৃথিবী জুড়ে শ্রীচেতন্য মহাপ্রভুর বাণী প্রচার করা। তা হলেই পারমার্থিক পথে সাফলা অর্জন করা যায়। যাঁরা প্রচারকার্যে দক্ষ নন, তাঁরা অসৎসঙ্গ পরিত্যাগ করে নির্দ্ধন স্থানে ভক্তন করতে পারেন, কিন্তু যিনি ভক্তিমার্গে যথার্থই উন্নত, তাঁর কর্তবা হচ্ছে ভগবব্রুক্তিরিহীন মানুষদের কাছে ভগবানের মহিমা প্রচার করে, তাদেরকেও

ভগবস্থুক্তির অমৃত ও রস আস্বাদন করানো। ভক্ত অভক্তদের সঙ্গদান করেন, কিন্তু তাদের দ্বারা কখনও প্রভাবিত হন না। এইভাবে শুদ্ধ ভক্তের সঙ্গ প্রভাবে ভগবস্থুক্তিহীন জীবেরা ভগবানের ভক্তে পরিণত হওয়ার সুযোগ পান। এই সম্পর্কে শ্রীল ভক্তি সিদ্ধান্ত সরস্বতী ঠাকুর শ্রীমন্ত্রাগবতের (১০/৩৩/৩১) নৈতং সমাচরেজ্ঞাতুমনসাপি হানীশ্বরঃ এবং ভক্তিরসামৃতসিন্ধুর নিম্নলিখিত শ্লোকটি আলোচনা করতে উপদেশ দিয়েছেন—

অনাসক্তসা বিষয়ান্ যথার্হমূপযুঞ্জতঃ । নির্বন্ধঃ কুষ্ণসম্বন্ধে যুক্তং বৈরাগ্যমূচাতে ॥

(ভক্তিরসামৃতসিন্ধু ১/২/২৫৫)

মহাপুরুষদের কার্যকলাপের অনুকরণ করা উচিত নয়। জড় সুখভোগের প্রতি অনাসক্ত হয়ে শ্রীকৃঞ্চের সেবার জন্য সব কিছু প্রহণ করা উচিত।

> শ্লোক ৯৩ এত বলি' এক শ্লোক শিখাইল মোরে । ভাগবতের সার এই বলে বারে বাবে ॥ ৯৩ ॥

# শ্লোকার্থ

"এই কথা বলে, আমার গুরুদেব শ্রীমন্তাগবতের একটি শ্লোক আমায় শিখিয়েছিলেন এবং বারংবার তিনি আমাকে বলেছিলেন যে, এটি হচ্ছে শ্রীমন্তাগবতের সার।

# তাৎপর্য

শ্রীমন্ত্রাগবতের (১১/২/৪০) এই শ্লোকটি বসুদেবকে ভাগবত-ধর্ম সদ্বন্ধে শিক্ষা প্রদান করার সময় নারদ মুনির উক্তি। বসুদেব ইতিমধ্যেই ভাগবত-ধর্মের ফল প্রাপ্ত হয়েছিলেন, কারণ ভগবান শ্রীকৃষ্ণ তাঁর পুত্ররূপে আবির্ভৃত হয়েছিলেন। কিন্তু তবুও অন্যাদের শিক্ষা দেওয়ার জন্য তিনি ভাগবত-ধর্ম সম্বন্ধে নারদ মুনির কাছ থেকে শুনতে চেয়েছিলেন। এটিই হচ্ছে মহান ভত্তের বিনীত মনোভাব।

শ্লোক ৯৪

এবংব্রতঃ স্বপ্রিয়নামকীর্ত্যা জাতানুরাগো দ্রুতচিত্ত উচ্চৈঃ । হসত্যথো রোদিতি রৌতি গায়-ত্যুন্মাদবন্মৃত্যতি লোকবাহ্যঃ ॥ ৯৪ ॥

#### শব্দার্থ

এবংব্রতঃ—এইতাবে যখন কেউ নৃতা-কীর্তনে ব্রতপ্রায়ণ হন; শ্ব—নিজে; প্রিয়—
অতাত প্রিয়; নাম—ভগবানের দিব্যনাম; কীর্ত্যা—কীর্তন করে; জাত—এইভাবে
বিকশিত হয়; অনুরাগঃ—অনুরাগ; ক্রত-চিত্তঃ—অতাত আগ্রহতরে; উলৈঃ—জোরে
জোরে: হসতি—হাসে; অধ্যো—ও; রোদিতি—ক্রন্দন করে; রৌতি—উত্তেজিত হয়;
গায়তি—গান করে; উন্মাদবং—উন্মাদের মতো; নৃত্যতি—নৃত্য করে; লোক-বাহাঃ
—কে কি বলে তার অপেক্ষা না করে।

# অনুবাদ

" কেউ যথন ভক্তিমার্গে যথার্থ উন্নতি সাধন করে এবং তার অতি প্রিয় ভগবানের দিবানাম কীর্তন করে আনন্দমগ্ন হন, তখন তিনি অত্যন্ত উত্তেজিত হয়ে উচ্চৈঃ স্বরে ভগবানের নাম কীর্তন করেন। তিনি কখনও হাসেন, কখনও কাঁদেন এবং কখনও উন্নাদের মতো নৃত্য করেন। বাইরের লোকেরা কে কি বলে সেই সম্বন্ধে তাঁর কোন জ্ঞান থাকে না।

শ্লোক ৯৫-৯৬
এই তাঁর বাক্যে আমি দৃঢ় বিশ্বাস ধরি'।
নিরন্তর কৃষ্ণনাম সংকীর্তন করি ॥ ৯৫ ॥
সেই কৃষ্ণনাম কভু গাওয়ায়, নাচায়।
গাহি, নাচি নাহি আমি আপন-ইচ্ছায়॥ ৯৬ ॥

### শ্লোকার্থ

"আমার গুরুদেবের এই কথায় সুদৃঢ় বিশ্বাস করে. আমি নিরস্তর কৃষ্ণনাম কীর্তন করি। কৃষ্ণনাম কখনও আমাকে গাওয়ায় এবং নাচায়, তাই আমি নাচি এবং গান করি। আমি নিজের থেকেই তা করি না, নামের প্রভাবে আপনা থেকেই তা হয়ে থাকে।

### তাৎপর্য

যে মানুষ ওরুদেরের বাকো আস্থা না রেখে স্বাধীনভাবে কার্য করে, সে কখনও ভগবানের দিবানাম কীর্তন করতে পারে না। বেদে বলা হয়েছে—

> यमा দেবে পরা ভক্তির্যথা দেবে তথা ওরৌ । তদ্যৈতে কথিতা হার্থাঃ প্রকাশন্তে মহাত্মনঃ ॥

"পরমেশ্বর ভগবান এবং গুরুদেবের বাণীতে যাঁর পূর্ণ বিশ্বাস রয়েছে, সেই মহান্মার কাছেই বৈদিক তত্তজ্ঞান প্রকাশিত হয়।" এই বৈদিক নির্দেশটি অত্যন্ত গুরুত্বপূর্ণ, এবং শ্রীচৈতনা মহাপ্রভু তাঁর ব্যক্তিগত আচরণের দ্বারা এই নির্দেশের সমর্থন করে গিয়েছেন। তার গুরুদেরের বাকে। বিশ্বাস করে তিনি সংকীর্তন আন্দোলনের সূচনা করেছেন, ঠিক যেমন আজকের এই কৃষ্ণভাবনামূত আন্দোলন ওরু হয়েছে আমাদের গুরু মহারাজের বাণীর প্রতি পূর্ণ বিশ্বাসের প্রভাবে। তিনি চেয়েছিলেন আমরা যেন ভগবানের বাণী প্রচার করি, এবং তাঁর সেই নির্দেশের উপর সম্পূর্ণ বিশ্বাস কবে আমি চেষ্টা করেছিলাম কোন না কোনভাবে তাঁর সেই নির্দেশ পালন করতে এবং আছ এই আন্দোলন সারা পৃথিবী জুড়ে সাফল্য লাভ করেছে। তাই খ্রীতরুদেব এবং প্রমেশ্বর ভগবানের বাণীতে সম্পূর্ণ বিশ্বাস পোষণ করাই হচ্ছে সফল হওয়ার গোপন রহসা। শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভু কখনও তাঁর গুরুদেবের নির্দেশ অমানা করেননি এবং সংকীর্তন আন্দোলনের প্রচার বন্ধ করেননি। খীল ভতিসিদ্ধান্ত সরস্বতী গোস্বামী এই জগৎ থেকে বিদায় নেওয়ার সময়, তাঁর সমস্ত শিষ্যদের সংঘবদ্ধভাবে সমস্ত পৃথিবী জুড়ে খ্রীচৈতনা মহাপ্রভুর বাণী প্রচার করতে निर्फ्न फिराइस्तिन। किन्न भववर्जीकाल किছू सार्थात्ववी मूर्थ निया जांत मारे निर्फ्न অমানা করে। তারা সকলেই চেয়েছিল প্রতিষ্ঠানের নেতা হতে এবং তারা তাদের গুরুদেবের আদেশ অমান্য করে আদালতে মামলা মোকদ্দমা গুরু করেছিল, তার ফলে প্রচার বন্ধ হয়ে যায় এবং প্রতিষ্ঠানটি ভেঙ্গে পড়ে। এটি অত্যন্ত দৃঃখের বিষয় এবং তা নিয়ে আলোচনা করতে অন্তরে আমি প্রচণ্ড বেদনা অনুভব করি. কিন্তু তবুও এই সতা প্রকাশ করতে আমি বাধা হই যাতে ভবিষ্যতে আমরা সেই ভূল না করি। আমরা আমাদের গুরু মহারাজের বাকো সুদৃঢ় বিশ্বাস করে অভান্ত বিনীতভাবে এই আন্দোলন ওরু করেছিলাম, তখন আমরা ছিলাম অত্যন্ত অসহায়—কিন্তু পরমেশ্বর ভগবানের অচিন্তা শক্তির প্রভাবে এই আন্দোলন আজ সফল হয়েছে।

আমাদের বৃথতে হবে যে, শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভুর কীর্তন এবং নৃতা সম্পাদিত হয়েছিল চিৎ-জগতের হুদিনী শক্তির প্রভাবে। ছীচৈতন্য মহাপ্রভু ভগবানের দিব্য নামকে জড় শব্দতরঙ্গ বলে কখনই মনে করেননি। এমন কি কোন শুদ্ধ ভক্তও 'হরেকুষ্ণ মহামন্ত্র' কীর্তনকে জড় সঙ্গীত বলে মনে করেন না। খ্রীটৈতনা মহাপ্রভ কখনও দিব্য নামের প্রভূ হওয়ার চেষ্টা করেননি, পক্ষান্তরে তিনি শিক্ষা দিয়ে গিয়েছেন কিভাবে ভগবানের দিবা নামের সেবক হতে হয়। যদি কেউ লোক দেখাবার জন্য ভগবানের দিবানাম কীর্তন করে, তা হলে তার পিত্ত বৃদ্ধি হতে পারে কিন্তু সে কৃষ্ণপ্রেম লাভ করতে পারবে না। খ্রীচৈতন্য মহাগ্রভু ঐকান্তিক বিনয়ের সঙ্গে বলেছিলেন, "আমি অতাত্ত মূর্য এবং ভাল-মন্দ বিচার করার জ্ঞান আমার নেই। *বেদাও-সূত্রের* প্রকৃত অর্থ হৃদ্যুঙ্গম করার জন্য আমি কখনও শঙ্কর-সম্প্রদায় বা মায়াবাদী সন্মাসীদের ব্যাখ্যা অনুসরণ করিনি। মায়াবাদী দার্শনিকদের যুক্তিহীন তর্কের প্রতি আমি অতান্ত ভীত, তাই তাদের কেদান্ত-সূত্রের ব্যাখ্যায় কোন প্রামাণিকতা রয়েছে বলে আমি মনে করি না। আমি ঐকান্তিকভাবে বিশ্বাস করি যে, কেবল ভগবানের দিব্যনাম কীর্তন করার ফলে ভাভ জগতের সমস্ত ভ্রান্ত ধারণার অবসান হয়। আমি বিশ্বাস করি, কেবলমাত্র ভগবানের দিবানাম কীর্তন করার ফলে ভগবানেব, শ্রীপাদপদ্ধে আশ্রয় লাভ করা যায়। কলহের যগ এই কলিয়গে, ভগবানের নাম কীর্তনই হচ্ছে জড় জগতের বন্ধন থেকে মুক্ত হওয়ার একমাত্র উপায়।"

শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভূ আরও বলেছিলেন, 'ভগবানের নাম কীর্তনের ফলে আমি উন্মাদের মতো হয়ে গিয়েছি। কিন্তু আমার গুরুদেবের কাছে অনুসন্ধানের পর জানতে পেরেছি যে, জড়-জাগতিক সুখভোগের আশায় ধর্ম-অনুশীলন (ধর্ম), অর্থনৈতিক উন্নতি (অর্থা), ইন্দ্রিয়সুখ ভোগ (কাম) এবং জড় জগতের বন্ধন থেকে মুক্তি (মোক্ষ), এই চতুর্বর্গ লাভের প্রচেষ্টা না করে. ভগবং-শ্রেমের নিকাশ করাই হচ্ছে জীবনের চরম ও পরম লক্ষা। চতুর্বর্গের উধের্ব তা হচ্ছে পঞ্চম পূরুষার্থ। যিনি এই ভগবং-প্রেম লাভ করেছেন তিনি লোকে কি বলে না বলে তার অপেক্ষা না করে, স্বতঃস্ফুর্ভাবে নামকীর্তন করেন।" জীবনের এই অবস্থাকে বলা হয় ভগবং-জীবন বা ভক্ত-জীবন।

শ্রীটৈতন্য মহাপ্রভূ আরও বলেছিলেন, "লোক দেখানোর জন্য আমি নৃত্য-কীর্তন করি না। শুরুদেবের বাণীতে দৃঢ় বিশ্বাস করে আমি নৃত্য-কীর্তন করি। মায়াবাদী দার্শনিকেরা যদিও এই নৃত্য-কীর্তন পছদ করেন না, কিন্তু তবুও গুরুদেবের বাকো দৃঢ় নিষ্ঠা সহকারে আমি তা করে যাই। অভএব এই নৃত্য-কীর্তনে আমার কোন কৃতিত্ব নেই, কারণ পরমেশ্বর ভগবানের কৃপার প্রভাবে তা আপনা থেকেই সম্পাদিত হচ্ছে।"

শ্লোক ৯৭ কৃষ্ণনামে যে আনন্দসিন্ধ-আস্বাদন । ব্রহ্মানন্দ তার আগে খাতোদক-সম ॥ ৯৭ ॥

# শ্লোকার্থ

" 'হরেকৃষ্ণ মহামন্ত্র কীর্তন করার ফলে যে আনন্দামৃত-সিন্ধু আস্বাদন করা যায়, তার তুলনায় ব্রহ্মানন্দ হচ্ছে অগভীর থাদের জলের মতো।

### তাৎপর্য

ভক্তিরসামৃতসিশ্বতে বর্ণনা করা হয়েছে—

द्रमानत्ना ভবেদেষ চেৎ পরার্দ্ধগুণীকৃতঃ। নৈতি ভক্তিসুখান্তোধেঃ পরমাণু ভুলামপি॥

'ব্রহ্মানন্দ অর্থাং নির্বিশেষ ব্রহ্মকে উপলব্ধি করার ফলে যে চিশ্ময় আনন্দ অনুভব হয়, তা যদি কেবল বর্ধিত করা যায়, তা হলেও তা ভগৰম্ভক্তির এক কণার সমতৃল্য হতে পারে না।" (ভঞ্জিরসামৃতসিন্ধ ১/১/৩৮)

> শ্লোক ৯৮ ত্বংসাক্ষাংকরণাহ্রাদ-বিশুদ্ধাব্ধিস্থিতস্য যে । ` সুখানি গোষ্পদায়ন্তে ব্রাহ্মাণ্যপি জগদ্ওরো ॥ ৯৮ ॥

# শকার্থ

ছৎ—আপনার, সাক্ষাৎ—মিলন; করণ—এই ধরনের ক্রিয়া; আহ্বাদ—আনন্দ; বিশুদ্ধ—বিশুদ্ধ; অদ্ধি—সমূদ্র: স্থিতস্য—অবস্থিত হয়ে; থে—আমার দ্বারা; সুখানি—সুখ, গোষ্পদায়ন্তে—বাছুরের বুরের দ্বারা তৈরি ছোট গর্ত, ব্রাহ্মাণি—
নির্বিশেষ ব্রহ্ম উপলব্ধি জাত আনন্দ; অপি—ও; জগৎ-গুরো—হে জগদ্ওক।

# অনুবাদ

" 'হে জগদ্ওক ভগবান! প্রত্যক্ষভাবে আপনার দর্শন লাভ করে, আমি আনন্দের সমুদ্রে নিমজ্জিত হয়েছি। তার ফলে এখন আমি বৃঞ্চতে পারছি যে, এই আনন্দ-সমুদ্রের তুলনা নেই। ব্রহ্মানন্দের তথাক্ত্তিত সুখ গো-বাছুরের পায়ের খুরের ছিপে তৈরি ছোট গর্তের জলের মতো।' "

# তাৎপর্য

শুদ্ধ ভগবং-প্রেমে যে দিবা আনন্দ আস্বাদন করা যায়, তা সমুদ্রের মতো, আর তা যদি নির্বিশেষ ব্রহ্মোপলবি প্রসূত হয়, তা হলে তা ঠিক গোষ্পদের জলের মতো। এই শ্লোকটি *হরিভক্তি-সুধোদয়* (১৪/৩৬) থেকে উদ্ধৃত।

> শ্লোক ৯৯ প্রভুর মিষ্টবাক্য শুনি' সন্যাসীর গণ । চিত্ত ফিরি' গেল, কহে মধুর বচন ॥ ৯৯ ॥

# শ্লোকার্থ

শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভুর কথা ওনে সমস্ত মায়াবাদী সন্মাসীরা অভিভূত হলেন। তাঁদের চিত্তের পরিবর্তন হল এবং তাঁরা তখন মধুর স্বরে বললেন—

### তাৎপর্য

বারাণসীতে মায়াবাদীরা প্রীচৈতন্য মহাপ্রভুর সমালোচনা করেছিলেন, কারণ প্রীচিতনা মহাপ্রভু ভগবানের দিবানাম কীর্তন করছিলেন এবং তাঁরা তা পছন্দ করেননি। সংকীর্তন আন্দোলনে বিরোধিতা করার জন্য আসুরিক বৃত্তি চিরকালই রয়েছে। প্রীচৈতন্য মহাপ্রভুর সময় যা ছিল, তেমনই তারও বহু আগে, প্রহ্লাদ মহারাজের সময়েও তা ছিল। প্রহ্লাদ মহারাজ তাঁর পিতার বিরোধিতা সত্ত্বেও সংকীর্তন করতেন। তার ফলে পিতা এবং পুত্রের মধ্যে বিরোধ হয়। ভগবদ্গীতায় ভগবান বলেছেন—

ন মাং দৃষ্কৃতিনো মৃঢ়াঃ প্রপদ্যন্তে নরাধমাঃ । মায়য়াপহৃতজ্ঞানা আসুরং ভাবমাশ্রিতাঃ ॥

"খারা অতাত মূর্খ, যারা নরাধম, যাদের জ্ঞান মায়ার ঘারা অপহত হয়েছে এবং 
যারা আসুরিক ভাবাপন্ন, সেই সমস্ত দুদ্ধুতকারীরা কখনও আমার শরণাগত হয় 
না" (ভগবদ্গীতা ৭/১৫)। মায়াবাদী সন্নাসীরা হচ্ছে আসুরং ভাবমান্তিতাঃ অর্থাৎ 
আসুরিক ভাবাপন্ন, যারা ভগবানের রূপে বিশ্বাস করে না। মায়াবাদীরা বলে যে, 
সব কিছুর পরম উৎস হচ্ছে নির্বিশেষ এবং তারা এইভাবে ভগবানের অস্তিত্ব 
অস্বীকার করে। ভগবান নেই একথা যারা বলে, তারা সরাসরিভাবে ভগবানের 
অস্তিত্ব অস্বীকার করে। আর যারা বলে ভগবান আছেন, কিন্তু তাঁর মাথা নেই,

পা নেই, হাত নেই, তিনি কথা বলতে পারেন না, ওনতে পারেন না এবং খেতে পারেন না, তা হচ্ছে পরোক্ষভাবে ভগবানের অন্তিত্বকে অস্বীকার করা। যে মানুষ দেখতে পায় না তাকে বলা হয় অন্ধ, আর যে মানুষ চলতে পারে না তাকে বলা হয় খগ্প, যার হাত নেই তাকে বলা হয় অসহায়, যে কথা বলতে পারে না তাকে বলা হয় মূক, আর যে ওনতে পায় না তাকে বলা হয় বিধির। মায়াবাদীদের মতে যে ভগবানের পা নেই, চোখ নেই, কান নেই, হাত নেই—তা পরোক্ষভাবে ভগবানকে অন্ধ, মূক, খগ্প ইত্যাদি বলে অপবাদ দেওয়া ছাড়া আর কিছুই নয়। তাই যদিও তারা নিজেদের মহা বৈদান্তিক বলে প্রতিষ্ঠা করে, কিন্তু প্রকৃতপক্ষে তারা হচ্ছে মায়ায়াপক্সভক্তানা; অর্থাৎ, যদিও তাদের বড় বড় পণ্ডিত বলে মনে হয়, প্রকৃতপক্ষে তাদের জ্ঞান মায়ার দ্বারা অপহতে হয়েছে।

মায়াবাদীরা সব সময় বৈষ্ণবদের বিরোধিতা করে, কারণ বৈষ্ণবেরা প্রমেশ্বরকে সর্বকারণের পরম কারণ বলে স্বীকার করে এবং তাঁর সেবা করতে চায়, তাঁর সঙ্গে কথা বলতে চায় এবং তাঁকে দেখতে চায়, ঠিক যেমন ভগবানও তাঁর ভতকে দেখতে চান, তাঁর সঙ্গে কথা বলতে চান, তার সঙ্গে একসাথে বসে খেতে চান এবং তার সঙ্গে নাচতে চান। এই সবিশেষ প্রীতির বিনিময় মায়াবাদী সন্ন্যাসীদের চিত্তে অনভতি জাগায় না। তাই কাশীর মায়াবাদী সন্মাসীদের শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভুর সঙ্গে সাক্ষাৎকারের উদ্দেশ্য ছিল, ভগবান সম্বন্ধে তাঁর সবিশেষ ধারণাকে পরাস্ত করা। ঐাচেতন্য মহাপ্রভ কিন্তু একজন আদর্শ প্রচারকরূপে মায়াবাদী সন্ন্যাসীদের মনোভাবের পরিবর্তন করেছিলেন। খ্রীচেতন্য মহাপ্রভুর মধুর বাণী ওনে তাদের চিত্ত দ্রবীভূত হয়েছিল এবং তারা তাঁর প্রতি বন্ধ ভাবাপন্ন হয়ে মিষ্টবাক্যে তাঁর সঙ্গে কথা বলেছিল। তেমনই, সমস্ত প্রচারকদের নানা বিরুদ্ধ আচরণের সম্মুখীন হতে হবে, কিন্তু তাঁরা যেন কখনও তাদের শত্রুতে পরিণত না করেন। এমনিতেই তারা শক্র, আর তার উপর যদি তাদের সঙ্গে কর্কশভাবে এবং অবিনীতভাবে ব্যবহার করা হয়, তা হলে তাদের শত্রুতা কেবল বৃদ্ধি পাবে। তাই আমাদের কর্তব্য হচ্ছে, যতদুর সম্ভব খ্রীচৈতন্য মহাপ্রভুর পদাঙ্ক অনুসরণ করা এবং শাস্ত্রের উদ্ধৃতি ও আচার্যদের সিদ্ধান্ত উপস্থাপন করে তাদের চিত্তে প্রতায় উৎপন্ন করানো। এইভাবেই আমাদের ভগবৎ-বিদ্বেষীদের পরাস্ত করতে চেষ্টা করতে হবে।

শ্লোক ১০০

যে কিছু কহিলে তুমি, সব সত্য হয় । কৃষ্ণপ্রেমা সেই পায়, যার ভাগ্যোদয় ॥ ১০০ ॥

#### শ্লোকার্থ

"হে খ্রীচৈতন্য মহাপ্রভূ, ভূমি যা বললে তা সবই সত্য। যে মহাসৌভাগ্যবান সে-ই কেবল কৃষ্ণপ্রেম লাভ করতে পারে।

# তাৎপর্য

যিনি অতান্ত সৌভাগাবান, তিনিই কেবল কৃষ্ণভক্তি লাভ করতে পারেন। সেই সন্বন্ধে খ্রীচৈতনা মহাপ্রভু খ্রীরূপ গোস্বামীকে বলেছেন—

> ব্রহ্মাণ্ড শ্রমিতে কোন ভাগাবান্ জীব। গুরুকৃষ্ণ-প্রসাদে পায় ভক্তিলতা-বীজ।।

> > (बीरेठज्ना-ठितज्ञिम्ज यथा ১৯/১৫১)

জড়া-প্রকৃতির নিয়মের বন্ধনে আবদ্ধ অসংখা জীব রয়েছে এবং তারা এই ব্রক্ষাণ্ডে বিভিন্ন দেহ ধারণ করে গ্রহ থেকে গ্রহান্তরে ভ্রমণ করে চলেছে। তাদের মধ্যে যিনি ভাগাবান, তিনি শ্রীকৃষ্ণের কৃপায় সদ্গুক্রর দারিধ্যে আসেন এবং ভগবদ্ধতির মহিমা হদরঙ্গম করতে পারেন। সদৃত্তক বা আচার্যের পরিচালনায় ভগবদ্ধতি অনুশীলন করার ফলে তিনি ভগবং-প্রেম লাভ করেন। যাঁর চিত্তে কৃষ্ণপ্রেমের উদয় হয়েছে এবং তার ফলে যিনি পরমেশ্বর ভগবানের ভক্তে পরিণত হয়েছেন, তিনি অতান্ত ভাগাবান। মায়াবাদী সল্লাসীরা এই কথা শ্রীচৈতনা মহাপ্রভূর কাছে স্বীকার করেন। কৃষ্ণভক্ত হওয়া সহজ নর, শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভূর কৃপার প্রভাবেই যে তা সম্ভব, সেই কথা বর্ণনা প্রসঙ্গে অচিরেই প্রমাণিত হবে।

#### শ্লোক ১০১

কৃষ্ণে ভক্তি কর—ইহায় সবার সন্তোষ। বেদান্ত না শুন কেনে, তার কিবা দোষ॥ ১০১॥

### শ্লোকার্থ

''ভূমি কৃষ্ণে ভক্তি কর তাতে কোন আপত্তি নেই, পক্ষান্তরে তার ফলে সকলেই অত্যন্ত সন্তুষ্ট। কিন্তু ভূমি বেদান্ত-সূত্র আলোচনা করতে চাও না কেন? তার কি দোষ?''

### তাৎপর্য

এই সম্পর্কে শ্রীল ভক্তিসিদ্ধান্ত সরস্বতী ঠাকুর বলেছেন, "মায়াবাদী সন্ন্যাসীরা মনে করে যে, শারীরক-ভাষ্য নামক শ্রীপাদ শঙ্করাচার্যকৃত বেদাস্ত সূত্রের ব্যাখ্যা, যা আদ্বৈতবাদরূপে প্রতিষ্ঠিত, তা হচ্ছে বেদান্ত-সূত্রের যথার্থ ভাষা। এইভাবে তারা বেদান্ত-সূত্র, উপনিষদ সমস্ত বৈদিক শাস্ত্র তাদের নির্বিশেষ মতের পরিপ্রেক্ষিতে বাাখা। করে। একজন প্রখাত মায়াবাদী সন্নাসী সদানন্দ যোগীন্দ্র বেদান্ত-সার নামক গ্রন্থ রচনা করেছেন, এবং তাতে তিনি লিখেছেন—

বেদান্তো নাম উপনিষৎ-প্রমাণম্। তদোপকারীণি শারীরক-সূত্রাদীনি চ ॥

সদানন্দ যোগীন্দ্রের মতে শঙ্করাচার্যকৃত উপনিষদ ও বেদান্তের শারীরক ভাষা হচ্ছে বৈদিক প্রমাণের একমাত্র উৎস। কিন্ত আসলে বেদান্ত বলতে সমস্ত বৈদিক জ্ঞানের সারমর্মকে বোঝায় এবং শঙ্করাচার্যের শারীরক-ভাষ্য ছাডা বেদান্তের মধ্যে আর কিছু নেই তা ঠিক নয়। বৈষ্ণব আচার্যদের রচিত আরও অনেক *বেদান্ত* ভাষ্য রয়েছে এবং তারা কেউই শঙ্করাচার্যের অনুসরণ করেননি, অথবা তাঁর কল্পনাপ্রসূত ভাষাকে স্বীকার করেননি। তাঁদের ভাষাসমূহ দ্বৈতবাদের ভিত্তিতে প্রতিষ্ঠিত। শঙ্করাচার্য এবং তাঁর অনুগামী অবৈতবাদীরা প্রতিপন্ন করতে চায় যে, ভগবান ও জীব এক এবং প্রমেশ্বর ভগবানের আরাধনা করার পরিবর্তে তারা নিজেরাই ভগবান হতে চায। অনাদের কাছে তারা ভগবানের মতো পুঞ্জিত হতে চায়। এই ধরনের মানুষেরা শুদ্ধান্তৈত, শুদ্ধ-ছৈত, বিশিষ্টান্তৈত, ছৈতাছৈত এবং অচিন্ত-ভেনাভেদ—এই সমস্ত বৈঞ্চব আচার্যদের দর্শন স্বীকার করে না। মায়াবাদীরা এই সমস্ত দর্শন আলোচনা করে না, কারণ তাদের বদ্ধমূল ধারণা যে, তাদের কেবলালৈতবাদ হচ্ছে একমাত্র দর্শন। এই দর্শনকে তারা *বেদান্ত-সূত্রের* বিংদ্ধ সিদ্ধান্ত বলে মনে করে। তারা মনে করে যে, গ্রীকৃষ্ণের দেহ জড় উপাদান দ্বারা গঠিত এবং কৃষ্ণভক্তি হচ্ছে কেবল ভাবপ্রবণতা মাত্র। তাদের বলা হয় মায়াবাদী, কারণ তাদের মতে শ্রীকৃষ্ণের দেহ মায়ার দ্বারা রচিত এবং তাঁর প্রতি ভক্তের যে ভক্তিমূলক সেবা তাও মায়া। তারা মনে করে যে, এইরূপ ভগবদ্বক্তিও এক প্রকার সকাম কর্ম (কর্মকাণ্ড)। তাদের দৃষ্টিতে ভক্তি হচ্ছে মনোধর্ম-প্রসূত জল্পনা-কল্পনা অথবা ধান। এটিই হচ্ছে মায়াবাদী দর্শন এবং বৈষ্ণব দর্শনের মধ্যে পার্থক্য।

> শ্লোক ১০২ এত শুনি' হাসি' প্রভু বলিলা বচন । দুঃখ না মানহ যদি, করি নিবেদন ॥ ১০২॥

# শ্লোকার্থ

মারাবাদী সন্যাসীদের এই কথা গ্রনে জীচৈতন্য মহাপ্রভূ মৃদু হেসে বললেন, "আপনারা যদি কিছু মনে না করেন, তা হলে বেদান্ত-দর্শন সম্বন্ধে আমি কিছু বনব।"

# তাৎপর্য

মায়াবাদী সয়াদীরা গ্রীচেতনা মহাপ্রত্ব উত্তি সমর্থন করে তাঁকে জিপ্রাসা করলেন, তিনি কেন বেদান্ত-দর্শন আলোচনা করেন না। প্রকৃতপক্ষে সমস্ত বৈশ্বর আচরণই বেদান্ত-দর্শনের ভিত্তিতে প্রতিষ্ঠিত। বৈশ্বরেরা কখনও বেদান্তের অবমাননা করেন না। তবে তাঁরা শারীরক-ভাষোর ভিত্তিতে বেদান্ত হৃদয়ঙ্গম করতে চান না। তাই, সেই সংশম দ্ব করার জন্য মায়াবাদী সয়াসীদের অনুমতি নিয়ে গ্রীচৈতনা মহাপ্রত্ব তাদের বেদান্ত দর্শন সম্বন্ধে কিছু বলতে চেয়েছিলেন। বেশ্বরেরা হচ্ছেন পৃথিবীর শ্রেষ্ঠ দার্শনিক, এবং তাঁদের মধ্যে সর্বশ্রেষ্ঠ হচ্ছেন গ্রীল জীব গোস্বামী, যাঁর দর্শন শ্রীল ভত্তিসিদ্ধান্ত সরস্বতী ঠাকুরের দ্বারা চারশ বছর পর আবার প্রতিষ্ঠিত হয়েছে। তাই সকলেরই খুব ভাল করে জেনে রাখা উচিত যে, বৈশ্বর দার্শনিকেরা ভাবৃক নন অথবা সহজিয়াদের মতো সন্তা ভক্ত নন। সমস্ত বৈশ্বর আচার্যরা ছিলেন পূর্ণরূপে বেদান্ত ভল্ববেন্তা মহান পণ্ডিত, কারণ বেদান্ত-দর্শন না জানলে আচার্য হওয়া যায় না। বেদের অনুগামী ভারতীয় পরমার্থবাদীদের মধ্যে আচার্যাহমে বেদান্ত-দর্শনে গভীর পাণ্ডিত্য অর্জন করতে হয়।

বেদান্ত-দর্শনের অনুসরণের ফলে ভক্তির বিকাশ হয়। সেই কথা খ্রীমন্ত্রাগবতে (১/২/১২) বলা হয়েছে—

ज्ङ्रुक्तथाना यूनरता खानरेवताशायूक्तया । भणेखाश्चनि ठाषानः च्कुा क्रज्शशिवता ॥

এই শ্লোকে ভজ্যা শ্রুতগৃহীতয়া কথাটি যুবই তাৎপর্যপূর্ণ, কারণ তাতে বোঝানো হয়েছে যে, ভগবদ্ধক্তি লাভ করা যায় উপনিষদ এবং বেদান্ত-দর্শনের ভিত্তিতে। শ্রীল রূপ গোস্বামী বলেছেন—

> स्कृष्ठि-मूर्तानामि-পঞ্চরাত্র-বিধিং বিনা । ঐকান্তিকী হরেউক্তিরুৎপাতায়ৈব কল্পতে ॥

"বেদ, পুরাণ, পঞ্চরাত্র ইত্যাদির বিধি-বিধান ছাড়াই সম্পাদিত যে ভক্তি, তা ভাবুকতা ছাড়া আর কিছুই নয় এবং তা কেবল সমাজে উৎপাতেরই সৃষ্টি করে।" বিভিন্ন স্তরের বৈষ্ণব রয়েছেন (কনিষ্ঠ অধিকারী, মধাম অধিকারী এবং উত্তম অধিকারী), তবে 'মধাম অধিকারী' প্রচারক হতে হলে, বেদান্ত-সূত্র এবং অন্যান্য শান্তে যথেষ্ট পারদর্শী হতে হয়। কারণ বেদান্ত-দর্শনের ভিত্তিতে যখন ভক্তিযোগের বিকাশ হয়, তা অকৃত্রিম এবং দৃঢ় হয়। এই সম্পর্কে উপরোক্ত শ্লোকটির অনুবাদ এবং তাৎপর্য উল্লেখ করা যায় (শ্রীমন্তাগ্রত ১/২/১২)—

অনুৰাদ : অপ্ৰাকৃত বন্ধতে সৃদৃঢ় এবং নিশ্চয় নিখাসমৃক্ত মুনিগল জ্ঞান ও বৈৰাগাযুক্ত হয়ে শান্ত খাৰাগানিত উপলব্ধি অনুসানে, ভগবানেৰ প্ৰতি প্ৰোনমী সেবাৰ গানা তাঁদেৰ গুৰু হৃদয়ে পদানাখাকপে সেই তব্যবস্তাকৈ দৰ্শন কৰেন।

তাৎপর্ম: বাসদের বা পরমেশ্বর ভগবানের প্রতি ভক্তিযুক্ত সেবার মাধ্যমেই পরমতক্কে জানা যায়, কারণ তিনিই হচ্ছেন পূর্ণ পরমতত্ত। ব্রহ্ম হচেহ তার দেহ-বিজ্ঞরিত রখিজটো, এবং পরমায়া হচেছন তার আং শিক প্রকাশ। তাই ব্রক্ষ-উপলব্ধি বা প্রানামা-উপলব্ধি হচ্ছে প্রন্তরের আংশিক উপলব্ধি। চার তেশীর মানৰ বয়েছে-কমী, জানী, যোগী এবং হস্ত। কমীলা হক্তে জন্তবাদী, কিন্তু অন্য তিন শ্ৰেণীৰ মানুৰের। जभारताही। प्रविद्धके जभारकाही शरका स्थानकाह, यांता भनामक स्थानक देशकाह कराउ (भारताह)। ছিতীয় প্রবেদ অধ্যায়বাদী হচ্ছে ওারা, যারা প্রমেশ্ব ভগবানের অংশ-প্রবাশ প্রমায়ারে আংশিকভাবে উপলব্জি করেছেন, আর ততীয় শ্রেণীর অধ্যয়েবাদী হচ্ছেন তারা, যারা সেই প্রম-পঞ্চযের চিন্মা বন্দিছটো দর্শন করেছেন। *ভগবদগীতা* এবং অন্যান্য বৈদিক শান্তে নির্দেশিত হয়েছে যে, পরনেশ্বর ভগবানকে **আ**ন ্রার ্রেরাণ্যয়ক্ত ভক্তির মাধ্যমেই কেবল জানা যায়। আমরা ইতিপ্রেই জ্ঞান এবং বৈরাগ্যের মাধ্যমে বিভাগে জড়িয়েও অবলম্বন করা যায়, সেই বিষয়ে আলোচনা করেছি। যেহেতু ব্রহ্ম উপলব্ধি এবং াধ্যাত্য প্রাণার হতে পর্যত্ত্বের অপূর্ণ উপলব্ধি, তাই ব্রন্ধ এবং পর্যাত্ম উপলব্ধির পদ্ম দৃটিও অর্থাৎ *ভার এর: আগ-শর্মতন্ত উপা*র্শনার অপর্শ পঞ্জ। ভগবন্তুক্তি পর্শ জ্ঞানের উপর প্রতিষ্ঠিত এবং জড় নিধন্মপাক্ত রহিত বৈনাগাযুক্ত ও তদুপবি তা *বেনাক্ত-আতির* ভিন্তিতে প্রতিষ্ঠিত। এই পূর্ণাস পছাটির মাধ্যমেই কেবল ঐকান্তিকভাবে অনুসঙ্কিৎসু মানুৰেরা প্রকতন্ত্বকে উপলব্ধি করতে পারেন। তাই ভগৰছন্তির পাচা অন্তর্গদ্ধর অধ্যায়বাদীদের জন্য নয়। তিন রকমের ভক্ত রয়েছেন, যথা—উত্তয় অধিকারী ভক্ত, মধ্যম अभिकादी उन्ह जुदा कनिष्ठ अधिकाती उन्ह । कनिष्ठ अधिकाती उन्ह राष्ट्र याता, गामन स्थार्थ बान निर् এবং যার। ক্রন্ড বিষয়ের প্রতি বৈরাগাযুক্ত নয়, কিন্তু তারা মন্দিরে ভগবানের পূজার প্রতি আরুষ্ট। তামের বলা হয় প্রাকৃত ভক্ত। প্রাকৃত ভক্তরা পারমার্থিক উন্নতির থেকে জড় বিষয় লাভের প্রতি বেশি আসক্ত। তাই এই প্রাকৃত ভাষ্টের স্তর খেকে যধ্যম অধিকারী ভান্তের স্তরে উন্নীত হওয়ার জন্য একজন ভক্তকে সর্বতোভাবে চেটা করতে হবে। মধ্যম অধিকারের ভক্তির স্তরে ভক্ত ভক্তিমার্শের চারটি তবু দর্শন করতে পারেন। যথা—প্রমেশ্বর ভগবান, ভগবানের ভক্ত, ভগবান সম্বন্ধে অনভিক্ত মানুষ এবং ভগবং-বিশ্বেরী। পরন্তব্যক্ত জানবার শ্বেগাতা অর্জন করার জনা ডক্তকে অন্তত মধ্যম অঞ্চিকারীর ভক্তির তরে উন্নীত হতে হবে।

সেই জন্য কৰিষ্ঠ অধিকাৰী ভন্তকে ভগৰন্ত সম্বন্ধ *শীমন্তাসকতেব* প্ৰামাধিক সূত্ৰ খেকে নিৰ্দেশ প্ৰহণ কৰাতে হবে। প্ৰথম প্ৰেণীৰ ভাগৰত হচ্ছেন ভগৰানের অন্ধ ভন্ত এবং অন্য ভাগৰত হচ্ছেন ভগৰানের বাণী। কনিষ্ঠ অধিকারী ভন্তকে তাই ভগৰন্তিক সম্বন্ধে আনবাৰ জন্য বাণ্ডি-ভাগৰতেৰ শৰণাগত হতে হয়। এই ধৰনেৰ বাণ্ডি-ভাগৰত *শ্ৰীমন্তাগৰতেৰ* পেশাখাৰি পাঠক নৱ, যাবা ভাগেৰ জীবিকা নিৰ্বাহেৰ জন্য ভাগৰত পাঠ কৰে অৰ্থ উপাৰ্জন কৰে। যথাৰ্থ ব্যক্তি-ভাগৰত হচ্ছেন ভক্তৰে গোৰামীৰ প্ৰতিনিধি, বিনি শ্ৰীল সূত গোৰামীৰ মতো, এবং যিনি অবশ্যই জনসাধাৰণেৰ স্বৰ্গদীণ মঙ্গলেৰ জন্য ভগৰন্ততিৰ মাহাৰা প্ৰচান কৰেন। কনিষ্ঠ ভাকেৰ ভগৰানেৰ কথা প্ৰবাহৰ কৰেন। কনিষ্ঠ ভাকেৰ ভগৰানেৰ কথা প্ৰবাহৰ কোন কচি নাই কালেই চলে। এই ধৰনেৰ

কৰিষ্ঠ ভক্ত পেশাদারি ভাগৰত পাঠকের কাছে পাঠ শোনার অভিনয় করে। কিন্তু ভাগের এই পাঠ শোনা ইছিল-চুছি ছাছা আর বিস্কুই কয়। এই ধরনের কল্যযুক্ত এবণ এবং কীর্তনের ফলে সর্বনাশ হয়, এই বার গছা সম্বন্ধে সরকালে বুব সতর্ব হাত হবে। পরকাশের ভগরানের পবিত্র বাণী যা ভগবদ্বাহীতা ও শীনজাগরতে ববিত্ত হয়েছে, তা নিংসাগেরে সপ্রাকৃত বিষয়, কিন্তু তা হালেও এই প্রকার আপ্রকৃত বিষয় পেশাদারি নারবদের কাছে থেকে প্রহণ করা ইছিত নয়, করেণ সর্পের জিত্তার স্পান্দে দুধ যেনন বিয়ে পারিগত হয়, ঠিক তেননই এই পোশাদারি পাঠকদেন মুন থেকে শীমজাগরত তানলৈ তার ফলও বিয়বৎ হবে। তাই একান্তিক ভক্তরে তার পারবার্থিক মুলল সাধানের জার উপনিষদ, বেলান্ত এবং পূর্বতন আচার্য অথবা গোয়াবীদের প্রদান তার মুললির নাধানে বৈদিক জান প্রহণ করার জনা প্রস্তুত হতে হবে। এই সমন্ত প্রস্থাবার্থি করেল। কেইই যথার্থ উন্নতি সাধন করতে পারে না। শ্রবণ এবং অনুশীলন না করলে, কেইব যথার্থ উন্নতি সাধন করতে পারে না। শ্রবণ আব অনুশীলন না করলে, কেইব যথার্থ উন্নতি সাধন করতে পারে না। শ্রবণ আব মনুশীলন না করলে, কেইব যথার্থ উন্নতি সাধন করতে পারে না। শ্রবণ আব মনুশীলন না করলে, কেইব যথার্থ উন্নতি সাধন করতে হবে। অন্যবিদারী মানুরকে কর্থনও প্রদ্বুত্ত করেল বনে করা উচিত নয়। বৈদিক শান্তে থেকে প্রাপ্ত জ্ঞানের মাধানে প্রযান্ত্রাক্তনে পরনেও প্রদ্বুত্ত বনে নাম করা উচিত নয়। বৈদিক শান্তে থেকে প্রাপ্ত জ্ঞানের মাধানে প্রযান্ত্রাক্তনে পরনেও প্রদ্বুত্ত বনের নাধানে প্রযাদ্ব্যান্ত্রাক্তন পরনের মাধানে প্রযাদ্ব্যান্ত্রাক্তন পরনের মাধানে প্রযান্ত্রাক্তন পরনের মাধানের প্রযান্ত্রাক্তন পরনের মাধানের প্রযান্ত্রাক্তন পরনের মাধানের প্রযান্ত্রাক্তন পরনের মাধানের প্রযান্ত্রাক্তনের মাধানের প্রযান্ত্রাক্তন পরনের মাধানের প্রযান্ত্রাক্তন পরনের মাধানের প্রযান্ত্রাক্তনির মাধানের প্রযান্ত্রাক্তনির মাধানের প্রযান্ত্রাক্তনির মাধানের প্রযান্ত্রাক্তনির মাধানের প্রযান্ত্রাক্তনার মাধানের প্রযান্ত্রাক্তনার মাধানের প্রযান্ত্রাক্তনার মাধানের প্রযান্ত্রাক্তনার মাধানের প্রযান্ত্রাক্তনার বন্ধানির স্বাধানির ক্রমন্ত্রাক্তনার মাধানের প্রযান্ত্রাক্তনার বন্ধানির স্বাধানির ক্রমন্ত্রাক্তনার মাধানের প্রযান্ত্রাক্তনার মাধানের প্রযান্ত্রাক্তনার মাধানির স্বাধানির স্বাধানির ক্রমন্ত্রাক্তনার মাধানির স্বাধানির স্বাধানিক ক্রমন্ত্রার স্বাধানিক স্বাধানিক স্বাধানিক স্বাধানিক

ভগবানকে নিবন্তর দর্শন করা যায়। তাকে কলা হয় *সমাধি*।

শ্লোক ১০৩ ইহা শুনি' বলে সর্ব সন্মাসীর গণ । তোমাকে দেখিয়ে যৈছে সাক্ষাৎ নারায়ণ ॥ ১০৩ ॥

# শ্লোকার্থ

সেই কথা ওনে মায়াবাদী সন্মাসীরা কিছুটা বিনয়াবনত হন এবং বলেন তোমাকে দেখে মনে হচ্ছে তৃমি যেন সাক্ষাৎ নারায়ণ।

### তাৎপর্য

মায়াবাদী সন্ন্যাসীরা পরস্পরকে নারায়ণ বলে সম্বোধন করেন। তাঁরা যখন কোন সন্ন্যাসীকে দেখেন, তখন 'নমো নারায়ণ' (অর্থাৎ আমি নারায়ণরূপী তোমাকে প্রণতি জানাই) বলে তাকে প্রদ্ধা নিবেদন করেন। যদিও তাঁরা খুব ভাল মতোই জানেন যে, তিনি কি ধরনের নারায়ণ। নারায়ণ চতুর্ভুজ, কিন্তু তাঁরা যদিও নারায়ণ হ্বার গর্বে স্ফীত, তবুও তাঁরা দৃটি হাতের বেশি আর কিছু প্রদর্শন করতে পারেন না। যেহেতু তাঁদের দর্শন অনুসারে নারায়ণ এবং একজন সাধারণ মানুষ উভয়ই সমপর্যায়ভূক্ত, তাই তাঁরা কথনও কথনও 'দরিদ্র-নারায়ণ' কথাটি বাবহার করেন। এই কথাটি ব্যবহার করেছিলেন একজন তথাকথিত স্বামী, যাঁর বেদান্ত দর্শন সম্বন্ধে কোন জ্ঞানই ছিল না। তাই মায়াবাদী সন্ন্যাসীরা যদিও পরস্পরকে নারায়ণ বলে সম্বোধন করেন, নারায়ণ যে কে, সেই সম্বন্ধে তাঁদের কোন ধারণাই নেই। কিন্তু

তাঁদের তপশ্চর্যা এবং পুণাফলের প্রভাবে তাঁরা শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভূকে সাক্ষাৎ নারায়ণরূপে জানতে পেরেছিলেন। শ্রীচৈতনা মহাপ্রভূ হচ্ছেন নারায়ণের ভক্তরূপে পরমেশ্বর ভগবান অর্থাৎ নারায়ণ স্বয়ং, এবং এইভাবে মায়াবাদী সন্মাসীরা বুঝতে পেরেছিলেন যে, তিনি হচ্ছেন সাক্ষাৎ নারায়ণ আর তাঁরা সকলে হচ্ছেন গর্বস্ফীত কুত্রিম নারায়ণ। তা বুঝতে পেরে তাঁরা তথন তাঁকে বলেছিলেন—

শ্লোক ১০৪ তোমার বচন শুনি' জুড়ায় শ্রবণ । তোমার মাধুরী দেখি' জুড়ায় নয়ন ॥ ১০৪॥

### শ্লোকার্থ

তাঁরা বলনেন, "হে শ্রীকৃষ্ণচৈতন্য! তোমার কথা শুনে আমরা অত্যন্ত সন্তুষ্ট হয়েছি, তোমার অঙ্গ মাধুরী দর্শন করে আমরা অত্যন্ত মুগ্ধ হয়েছি।"

# তাৎপর্য

শান্ত্রে বর্ণনা করা হয়েছে—

जजः श्रीकृष्यनाभाषि न ज्यान्धाराभिक्तियः । সেবোলুখে হি জিহ্নাদৌ स्थापित सूनजानः ॥

"পরমেশর ভগবান শ্রীকৃষ্ণের নাম, রূপ, গুণ ও লীলা জড় ইন্দ্রিয়ের দ্বারা উপলব্ধি করা যায় না, কিন্তু কেউ যখন ভগবানের সেবা করেন, তখন ভগবান নিজেকে তাঁর কাছে প্রকাশ করেন।" (ভক্তিরসামৃতসিত্ধ ১/২/২৩৪)। নারায়ণের প্রতি মায়াবাদী সন্ন্যাসীদের সেবার ফল এখানে প্রত্যক্ষভাবে দেখা গোলা। যেহেতু তাঁরা শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভুকে একটু শ্রদ্ধা নিবেদন করেছিলেন এবং যেহেতু তাঁরা ছিলেন পুণাবান এবং সন্ন্যাস-আশ্রমের কঠোর নিয়ম যথাথই পালন করেছিলেন, তাই তাঁনের বেদান্ত-দর্শন সম্বন্ধে কিছু জ্ঞান ছিল, এবং শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভুর কৃপার প্রভাবে তাঁরা বুঝতে পেরেছিলেন যে, তিনি হচ্ছেন বাউড়েখর্যপূর্ণ স্বয়ং ভগবান। ভগবানের ছ্রটি ঐশ্বর্যের একটি হচ্ছে শ্রী বা সৌলর্য। তাঁর অসাধারণ সৌলর্য দর্শন করে মায়াবাদী সন্ন্যাসীরা বুঝতে পেরেছিলেন যে, খ্রীচৈতন্য মহাপ্রভু হচ্ছেন স্বয়ং নারায়ণ। তিনি তথাকথিত সন্ন্যাসীদের সৃষ্ট দরিদ্র-নারায়ণের মতো প্রাহেসনিক নারায়ণ নন।

শ্লোক ১০৫ ভোমার প্রভাবে সবার আনন্দিত মন । কভু অসঙ্গত নহে তোমার বচন ॥ ১০৫ ॥

# শ্লোকার্থ

"তোমার প্রভাবে আমাদের সকলের মন অভ্যন্ত আনন্দিত হয়েছে, আমরা বিশ্বাস করি যে, তোমার বচন অসঙ্গত নয়। তাই তুমি বেদান্ত-সূত্র সম্বন্ধে বলতে পার।"

# তাৎপর্য

এই শ্লোকে 'ভোমার প্রভাবে' কথাটি অভান্ত ভাৎপর্যপূর্ণ। কেউ যদি পারমার্থিক মার্গে উন্নত স্তরে অধিষ্ঠিত না হন, তা হলে তিনি শ্রোতাদের প্রভাবিত করতে পারেন না। খ্রীল ভক্তিবিনাদ ঠাকুর গেয়েছেন, 'শুদ্ধভকত-চরণরেণু ভব্ধন-অনুকূল'—যতক্ষণ না কেউ শুদ্ধ ভক্তের সঙ্গ লাভ করেছেন, ততক্ষণ তিনি ভগবস্তুক্তের তত্ত্ব হৃদয়ঙ্গম করতে পারেন না। এই সমস্ত মায়াবাদী সন্ন্যাসীরা ভক্তরূপী ভগবানের সাক্ষাং লাভ করার সৌভাগ্য অর্জন করেছিলেন, এবং অবশাই তাঁরা ভগবানের দারা গভীরভাবে প্রভাবিত হ্যেছিলেন। তাঁরা জানতেন যে, যেহেতু যথার্থ মহান্ত্রা কথনও অসত্য কথা বলেন না, ভাই তিনি যা বলেন তা সবই সত্য এবং বেদবিহিত। গভীর তত্ত্বেত্তা পূকৃষ কখনও এমন কিছু বলেন না, যা অর্থহীন। মায়াবাদীরা যে নিজ্ঞদের পরমেশ্বর ভগবান বলে দাবি করেন, তা সম্পূর্ণ অর্থহীন, কিন্তু খ্রীটিতনা মহাপ্রভু কখনও এই ধরনের অর্থহীন বাক্য উচ্চারণ করেননি। তাই তাঁর সন্বন্ধে মায়াবাদী সন্ন্যাসীদের সমস্ত সংশয় দূর হয়েছিল, এবং তাঁরা তাঁর কাছ থেকে বেদন্তি-দর্শনের ভাৎপর্য প্রবণ করতে চেয়েছিলেন।

শ্ৰেক ১০৬

अर्थे क्टर, तमाज-मृत जैका-काम । कार्यमाटन देवन यांचा जीनाबाद्मव ॥ ১०७ ॥

### শ্লোকার্থ

শ্রীটৈতন্য মহাপ্রভূ বললেন—"বেদান্ত-সূত্র হচ্ছে ব্যাসদেবরূপে প্রমেশ্বর ভগবান শ্রীনারায়ণের বাণী।

# তাৎপর্য

বৈদিক জ্ঞান হদয়সম করার পত্থা প্রদর্শনকারী বেদান্ত-সূত্র হচ্ছে বৈদিক জ্ঞানের সংক্ষিপ্তসার। বেদান্ত-সূত্রেক শুরুই হচ্ছে, অথাতো ব্রন্ধাজিজ্ঞাসা (অর্থাঃ "এখনই পরম তত্ত্ব সম্বন্ধে অনুসন্ধান করার সময়") কথাটি দিয়ে এবং এটিই হচ্ছে মানব-জীবনের বিশেষ উদ্দেশা। তাই বেদান্ত-সূত্রে অত্যন্ত সংক্ষেপে মানব-জীবনের উদ্দেশ্য বিশ্লেষণ করা হয়েছে। এই তত্ত্ব বায়ু পুরাণে এবং ক্ষন্দ পুরাণেও প্রতিপল্ল হয়েছে। সূত্র সন্বন্ধে বর্ণনা করে সেখানে বলা হয়েছে—

অল্লাক্ষরমসন্দিগ্ধং সারবৎ বিশ্বতোমুখম্। অক্টোভমনবদ্যং চ সূত্রং সূত্রবিদো বিদুঃ ॥

"অল্প কথায় যা সমস্ত জ্ঞানের সারমর্ম প্রকাশ করে, তাকে বলা হয় সূত্র। তার প্রয়োগ অবশাই সার্বজনীন হতে হবে এবং তার ভাষা নিখুঁত হতে হবে।" এই ধরনের সূত্র সম্বন্ধে যিনি অবগত, তিনি অবশাই বেদাত্ত-সূত্র সম্বন্ধে অবগত। পণ্ডিতমণ্ডলীর কাছে বেদাত্ত-সূত্র নিম্পলিখিত নাম গুলির দ্বারা পরিচিত—

(১) ব্রহ্ম-সূত্র, (২) শারীরক, (৩) ব্যাস-সূত্র, (৪) বাদরায়ণ-সূত্র, (৫) উত্তর-মীমাংসা এবং (৬) বেদান্ত-দর্শন।

বেদান্ত-সূত্রের চারটি অধ্যায় রয়েছে এবং প্রতি অধ্যায়ের চারটি পাদ রয়েছে। তাই বেদান্ত-সূত্রকে ষোড়শ-পাদ বলা যায়। প্রতিটি পাদের বিষয় পাঁচটি অধিকরণের মাধ্যমে পূর্ণরূপে বর্ণিত হয়েছে। এই অধিকরণগুলিকে বলা হয় প্রতিজ্ঞা, হেতু, উদাহরণ, উপনয় এবং নিগমন। প্রতিটি বিষয় অবশ্যই প্রতিজ্ঞার মাধ্যমে বিশ্লেষণ করা হয়। বেদান্ত-সূত্রের প্রথমেই যে প্রতিজ্ঞা রয়েছে, তা হচ্ছে অথাতো ব্রহ্মাজিজ্ঞাসা। এই প্রতিজ্ঞা নির্দেশ করে যে, প্রমতত্ত্ব সম্বন্ধে অনুসন্ধান করার উদ্দেশ্য নিয়ে এই গ্রন্থ রচিত হয়েছে। তেমনই হেতুর মাধ্যমে কারণের বর্ণনা করা হয়, তারপর সেই সত্যকে প্রতিষ্ঠা করার জন্য উদাহরণ এবং তারপর বিষয়বন্তুটি হন্মঙ্গম করার জন্য ধীরে ধীরে নিকটবর্তী করা হয় উপনয় এর মাধ্যমে, এবং অবশেষে বৈদিক শীন্ত্রের প্রামাণিক উদ্বৃতির মাধ্যমে তা প্রতিষ্ঠা করতে হয় নিগমন পরায়।

মহান অভিধান রচয়িতা হেমচন্দ্র, যিনি কোষকার নামেও পরিচিত, তিনি বলেন যে—বেদের ব্রাহ্মণ অংশের সঙ্গে উপনিষদ অংশই বেদান্ত। প্রফেসর আপ্তে কাঁর অভিধানে বেদের ব্রাহ্মণ অংশের বর্ণনা করে বলেছেন যে, যে অংশে বিভিন্ন যক্তে মন্ত্র উচ্চারণের বিধি বর্ণিত হয়েছে, তা হচ্ছে ব্রাহ্মণ। এই ব্রাহ্মণ অংশে বিভিন্ন 90

অংশের উৎস বিভারিতভাবে বিশ্লেষণ করা হয়েছে, এবং কখনও কখনও কাহিনীর আকারে তার বর্ণনা করা হয়েছে। এই ব্রাহ্মণ বেদের মন্ত্র-অংশ থেকে সম্পূর্ণ ভিন্ন। হেমচন্দ্র বলেছেন যে, বেদের শেষভাগ হচ্ছে *বেদান্ত-সূত্র*। বেদ শব্দটির অর্থ হচ্ছে 'জ্ঞান', এবং কত মানে হচ্ছে 'শেষ'। অর্থাৎ বেদের চরম উদ্দেশ্য সম্বন্ধে যথায়থ উপলব্ধি হচ্ছে বেদান্ত। বেদের চরম উদ্দেশ্য যে শাস্ত্রে প্রদর্শিত হয়েছে, তাও বেদান্ত। উপনিষদ প্রমাণ-শ্বরূপে যে শাস্ত্রে ব্যবহৃত এবং তার উপকারক যে সমস্ত সত্রাদি, তাও বেদান্ত।

তত্ত্বপ্রানী পণ্ডিতদের মতে জ্ঞানের তিনটি উৎস রয়েছে, তাদের বলা হয় প্রস্থান-ক্রয়। এই সমস্ত তত্ত্বেজ্ঞাদের মতানুসারে বেদান্তও হচ্ছে এই রকম একটি উৎস্ কারণ তা যুক্তি প্রমাণের ভিত্তিতে বৈদিক জ্ঞান প্রভিষ্ঠা করে। ভগবদুগীতায় (১৩/৫) ভগবান বলেছেন, *ব্ৰহ্মসূত্ৰপদৈশৈচৰ হেতুমদ্ভিৰ্বিনিশ্চিতৈঃ*—'কাৰ্য এবং কারণ সম্বন্ধে যুক্তি-প্রমাণের ভিত্তিতে জীবনের চরম উদ্দেশ্য সম্বন্ধে অবগত হওয়ার পন্থা *ব্রক্ষসূত্রে* নিরূপণ করা হয়েছে।" তাই *বেদান্ত-সূত্রকৈ প্রস্থান-ত্রয়ের* অন্যত্ম *ন্যায়-প্রস্থান* বলা হয়। উপনিষদণ্ডলি—#-তি-প্রস্থান এবং গীতা, মহাভারত, পুরাণাদি—স্মৃতি-প্রস্থান। সমস্ত বিজ্ঞান-সম্মত অলৌকিক জ্ঞান *ক্রান্তি, স্মৃতি* এবং শব্দ প্রমাণের দ্বারা সমন্বিত হতে হবে!

শ্রীনারায়ণের নিঃশ্বাস থেকে বেদসমূহ জগতে প্রকাশিত হয়েছে। সেই নারায়ণের খ্রীমুখনিঃসৃত শাস্ত্র হচ্ছে *সাত্বত-পঞ্চরাত্র।* খ্রীনারায়ণের শক্তাবেশ অবতার শ্রীব্যাসদেব আবার কারও মতে অপান্তরতমা নামক মহান ঋষি বেদান্ত-সূত্র প্রণয়ন করেছেন। পঞ্চরাত্র ও বেদান্তে একই অভিমত প্রকাশিত হয়েছে— এটিই শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভুর উক্তি। তাই শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভু প্রতিপন্ন করেছেন যে, এই দুইয়ের মধ্যে কোন পার্থক্য নেই এবং তিনি ঘোষণা করেছেন যে, যেহেতু বেদান্ত-সূত্র প্রণয়ন করেছেন শ্রীল ব্যাসদেব, তাই বৃঝতে হবে যে, তা নারায়ণের নিঃশ্বাস থেকে প্রকাশিত হয়েছে। খ্রীল ভক্তিসিদ্ধান্ত সরস্বতী ঠাকুর বলেছেন যে, শ্রীল ব্যাসদেব যখন *বেদান্ত-সূত্র র*চনা করন্থিলেন, তখন আরও সাতজন ঋষি শ্রণীত বেদান্ত-মতের সমালোচনা করেছেন। তাঁরা হচ্ছেন—আরের, আশ্মরখা, ঔড়ুলোমি, কার্ম্বাজিনি, কাশকৃৎস্ন, জৈমিনি এবং বাদরী। এ ছাড়া পারাশরী ও কর্মন্দীভিক্ষুও ব্যাসদেবের পূর্বে *বেদাস্ত-সূত্র* সম্বন্ধে আলোচনা করেছেন।

বেদান্ত-সূত্রের চারটি অধ্যায়। প্রথম ও দ্বিতীয় অধ্যায়ে জীবের সঙ্গে প্রমেশ্বর ভগবানের সম্পর্কের আলোচনা করা হয়েছে। একে বলা হয় সম্বন্ধ-জ্ঞান। তৃতীয়

অধাায়ে বর্ণনা করা হয়েছে পরমেশ্বর ভগবানের সঙ্গে সম্পর্কযুক্ত হয়ে কিভা, আচরণ করতে হয়। একে বলা হয় অভিধেয়-জ্ঞান। দ্বীবের সঙ্গে ভগবানের সম্পর্কের কথা বর্ণনা করে খ্রীচেতন্য মহাপ্রভু বলেছেন, "জ্রীবের স্বরূপ' হয়— কুষ্ণের 'নিতাদাস'" (किঃ চঃ মধ্য ২০/১০৮)। তাই, সেই সম্পর্কযুক্ত হতে হলে, সাধনভক্তি বা বিধিবদ্ধভাবে প্রমেশ্বর ভগবানের সেবা করতে হয়! একে বলা হয় *অভিধেয়-জ্ঞান*। চতুর্থ অধ্যায়ে এই ধরনের ভগবৎ-সেবার মুখা ফল সম্বন্ধে বর্ণনা করা ২য়েছে (প্রয়োজন-জ্ঞান)। জীবের চরম উদ্দেশ্য হচ্ছে, আমাদের প্রকৃত আলয় ভগবানের কাছে ফিরে যাওয়া। বেদান্ত-সূত্রে, অনাবৃত্তিঃ শব্দাৎ বলতে সেই চরম উদ্দেশ্যকে নির্দেশ করা হয়েছে।

নারায়ণের শক্ত্যাবেশ অবতার খ্রীল ব্যাসদেব বেদান্ত-সূত্র রচনা করেছেন, এবং অপ্রামাণিক ও অযোগ্য ভাষ্যকারদের কাছ থেকে তা রক্ষা করার জন্য তিনি স্বয়ং তাঁর গুরুদেব নারদ মুনির নির্দেশানুসারে *বেদান্ত-সূত্রের* প্রকৃত ভাষ্য *শ্রীমন্তাগবত* রচনা করেছেন। *শ্রীমন্ত্রাগব*ত ছাড়াও সমস্ত মহান বৈষ্ণৰ আচার্যদের কথিত *বেদান্ত*-স্ত্রের বিভিন্ন ভাষা রয়েছে, এবং প্রত্যেক ভাষোই ভগবন্তক্তির তত্ত্ব অত্যন্ত স্পষ্টভাবে বর্ণনা করা হয়েছে। শঙ্কর-ভাষ্যের অনুগামীরা কেবল বিশ্বভক্তির উল্লেখ না করে নির্বিশেষভাবে বেদান্ত-সূত্রের বর্ণনা করেছেন। সাধারণত মানুষ *শারীরক*-ভাষ্য া বেদান্ত-সূত্রের নির্বিশেষ কর্ণনার প্রতি আসক্ত, কিন্তু বিষ্ণুভক্তিবিহীন সমস্ত ভাষ্ট মূল বেদান্ত-সূত্র থেকে ভিন্ন বলে বুঝতে হবে। খ্রীচৈতন্য মহাপ্রভূ খথাযথভাবে প্রতিপন্ন করেছেন যে, বিষ্ণুভক্তির ভিত্তিতে রচিত বিভিন্ন বৈষ্ণব আচার্যদের ভাষাই হচ্ছে বেদান্ত-সূত্রের প্রকৃত অর্থ প্রকাশক, শঙ্করাচার্যের 'শারীরক-ভাষা' নয়।

> त्यांक ५०१ ভ্রম, প্রমাদ, বিপ্রলিব্সা, করণাপাটব । ঈশ্বরের বাক্যে নাহি দোষ এই সব ॥ ১০৭ ॥

# শ্লোকার্থ

ভ্রম, প্রমাদ, বিপ্রলিব্লা এবং করণাপাটব, এই জড় ক্রটিণ্ডলি পরমেশ্বর ভগবানের বাক্যে থাকে না।

# তাৎপর্য

কোন বস্তুকে তার প্রকৃত রূপ থেকে ভিন্ন বলে মনে করা অথবা ভ্রান্ত জ্ঞানকে বলা হয় ভ্রম। যেমন, অন্ধকারে একটি রঙ্জুকে সর্প বলে ভ্রম হয়, অথবা ওজিকে রৌপা বলে ভ্রম হয়। তেমনই শ্রবণের অনবধানতা জনিত ভ্রাতি হচ্ছে প্রমাদ এবং এই ধরনের ভ্রান্ত জ্ঞান অন্যাদের দান করা হচ্ছে *বিপ্রলিন্সা* বা প্রতারণা। জড বৈজ্ঞানিক ও দার্শনিকেরা সাধারণত 'হয়ত' এবং 'খৃব সম্ভবত' ইত্যাদি শব্দগুলি ব্যবহার করে। প্রকৃত তথ্য সম্বন্ধে তাদের যথার্থ জ্ঞান নেই, তাই তারা যখন অনাদের জ্ঞান দান করে, তা প্রতারণা বা বিপ্রলিন্সার একটি দৃষ্টায়। বদ্ধ জীবের সব চাইতে বড় ক্রটি হচ্ছে তার অপূর্ণ ইদ্রিয়। যেমন, আমাদের চক্ষুর যদিও দর্শন করার ক্ষমতা রয়েছে, তবও যা অনেক দুরে রয়েছে তা আমরা দেখতে পাই না, আবার আমাদের চোখের সব চাইতে কাছে রয়েছে যে চোখের পাতা তাও আমরা দেখতে পাই না। আমাদের ভ্রান্ত দৃষ্টিতে সূর্যকে একটি গোলুকের মতো মনে হয়, আর পাগুরোগে ভূগছে যে মানুষ, তার কাছে সব কিছুই হরিদ্রাবর্ণ দেখায়। তাই আমাদের ভ্রান্ত দৃষ্টি দ্বারা লব্ধ যে জ্ঞান, তার উপর আমরা নির্ভর করতে পারি না। আমাদের কর্ণেন্দ্রিয়ও তেমনই ভ্রান্ত। টেলিফোন মন্ত্রের সাহায্য ব্যতীত অনেক দূরের শব্দ আমরা ভনতে পাই না। এইভাবে আমরা যদি আনাদের সমস্ত ইন্দ্রিয়ণ্ডলিকে বিশ্লেষণ করি, তা হলে আমরা দেখতে পাই যে, সব ামটি ইদ্রিয়ই ল্রান্ত। তাই ইন্দ্রিয়ের মাধ্যমে জ্ঞান আহরণ করা সম্পূর্ণ অর্থহীন। বৈদিক প্রথা হচ্ছে, মহাজনদের কাছ থেকে শ্রবণ করার মাধ্যমে জ্ঞান আহরণ করা। ভগবদ্গীতায় ভগবান বলেছেন, এবং পরস্পরাপ্রাপ্তমিমং রাজর্বয়ো বিদুঃ— "পরস্পরার ধারায় রাজর্ধিরা এই পরম তত্ত্বজ্ঞান লাভ করেছিলেন" (*ভগবদ্গীতা* ৪/২)। আমাদের শ্রবণ করতে হবে টেলিফোন থেকে নয়, তত্ত্বজ্ঞানী মহাজনের কাছ থেকে, কারণ যথার্থ জ্ঞান তাঁর কাছেই রয়েছে।

> শ্লোক ১০৮ উপনিষৎ-সহিত সূত্র করে যেই তত্ত্ব । মুখাবৃত্ত্যে সেই অর্থ পরম মহত্ত্ব ॥ ১০৮ ॥

### শ্লোকার্থ

'উপনিষদসমূহে এবং ব্রহ্মসূত্রে প্রমতত্ত্ব বর্ণিত হয়েছে, তবে সেই শ্লোকগুলি যথাযথভাবে হৃদয়ঙ্গম করতে হবে, তাই হচ্ছে উপলব্ধির প্রম মহত্ত্ব।

# তাৎপর্য

শঙ্করাচার্যের সময় থেকে শাস্ত্রের অর্থ বিকৃত করার প্রচলন হয়েছে। তথাকথিত সমস্ত পণ্ডিতেরা নিজেদের মনগড়া অর্থ বিশ্লেষণ করে গর্ব অনুভব করে, এবং তারা ঘোষণা করে যে, যে কেউ তাদের ইচ্ছামতো বৈদিক শাস্ত্র উপলব্ধি করতে পারে। অর্থাৎ 'যে ভাবে তৃমি চাও সেভাবেই'—এই কথাগুলি হচ্চে মূর্বতা, বোকামি. এবং এগুলিই বৈদিক সংস্কৃতির সর্বনাশ ডেকে এনেছে। বিজ্ঞানসম্মত জ্ঞান কখনও খেয়াল খুশিমতো গ্রহণ করা যায় নাঃ যেমন গণিতশাস্ত্রে দুয়ে দুয়ে চার হয়, কখনও তিন বা পাঁচ হয় না। প্রকৃত জ্ঞানকে যদিও পরিবর্তন করা যায় না. কিন্তু আজকালকার মানুষেরা বৈদিক জ্ঞানকে তাদের ইচ্ছামতো গ্রহণ করার রীতি প্রচলন করেছে সেই জন্যই আমরা *ভগবদগীতা যথাযথ* প্রকাশ করেছি। আমরা আমাদের মনগড়া অর্থ বিশ্লেষণ করিনি। *ভগবদ্গীতার* কোন কোন ভাষাকার বলেন যে, ভগবদগীতার প্রথম শ্লোকের কুরুক্তেত্র হচ্ছে দেহ, কিন্তু আমরা তা স্বীকার করি না। আমাদের মতে কুরুক্ষেত্র স্থানটি এখনও রয়েছে, এবং বৈদিক শান্তের নির্দেশ অনুসারে তা হচ্ছে ধর্মক্ষেত্র। পুণাতিথি উপলক্ষ্যে মানুষ আজও সেখ্যা যায়। কিন্তু মূর্ব ভাষাকারেরা বলে যে, কুরুক্ষেত্র হচ্ছে দেহ এবং পঞ্চপাওব হচ্ছে পাঁচটি ইন্দ্রিয়। এইভাবে তারা কদর্থ করে, এবং তার ফলে মানুষ বিপথগামী হয়। এখানে শ্রীচেতনা মহাগ্রন্থ প্রতিপন্ন করেছেন যে *উপনিষদ, ব্রহ্মসূত্র* আদি সমস্ত বৈদিক শাস্ত্ৰ, তা সে শ্ৰুতি, স্মৃতি বা ন্যায় ঘাই হোক না কেন, তা সবই তাদের মুখ্য অর্থ অনুসারে হৃদয়ঙ্গম করতে হবে। বৈদিক শাস্ত্রের মুখ্য অর্থ বর্ণনা করাটাই হচ্ছে মহত্ত, কিন্তু ভ্রান্ত ইন্দ্রিয়লক ভ্রান্ত জ্ঞানের ঘারা নিজেদের মনগড়া অর্থ বিশ্রেষণ করলে সর্বনাশ হবে। গ্রীচৈতন্য মহাপ্রভু সেইভাবে বেদের অর্থ বিশ্লেষণ করার প্রচেষ্টাকে সম্পূর্ণরূপে অস্বীকার করেছেন।

উপনিষদণ্ডলির মধ্যে নিম্নলিখিত এগারেটি উপনিষদ প্রধান—ঈশ, কেন, কঠ, প্রশ্ন, মৃত্তক, মাণ্ড্কা, তৈতিরীয়, ঐতরেয়, হ্যন্দোগ্য, বৃহদারণাক এবং দ্বেতাশ্বতর। মৃত্তিকোপনিষদে ৩০-৩৯ শ্লোকে ১০৮টি উপনিষদের নামের উল্লেখ আছে। (১) ঈশোপনিষদ, (২) কেনোপনিষদ, (৩) কঠোপনিষদ, (৪) প্রশ্নোপনিষদ, (৫) মৃণ্ডকোপনিষদ, (৬) মাণ্ডক্যোপনিষদ, (৭) তৈতিরীয়োপনিষদ, (৮) ঐতরেয়োপনিষদ, (৯) ছান্দোগ্যোপনিষদ, (১০) বৃহদারণাকোপনিষদ, (১১) রক্ষোপনিষদ, (১২) কৈবল্যোপনিষদ, (১৩) জাবালোপনিষদ, (১৪) শ্বেতাশ্বতরোপনিষদ, (১৫) হংসোপনিষদ, (১৬) আরুণেয়োপনিষদ, (১৭) গ্রেভাপনিষদ, (১০) নারায়ণোপনিষদ, (১৯) পরমহংসোপনিষদ, (২০) অমৃত-

>8

विन्पृशनियम. (२১) नामविन्पृशनियम, (२२) मि.ताशनियम, (२७) অথर्व-भिर्याशनियम, (২৪) মৈত্রায়ণী-উপনিষদ. (২৫) কৌষীতকী-উপনিষদ. (২৬) বৃহজ্জাবালোপনিষদ, (२९) नृत्रिःश्काभनीरमाभनियम, (२৮) कालाधि-कट्माभनियम, (२৯) মৈত্রেয়ী-উপনিখদ, (৩০) সুবালোপনিষদ, (৩১) কুরিকোপনিষদ, (৩২) মন্ত্রিকোপনিষদ, (७७) मर्वमारतार्थनियम, (७४) निज्ञानस्या-अनियम, (७৫) मूथं-त्ररम्गार्थनियम, (৩৬) ব্ৰজ-সৃচিকোপনিষদ, (৩৭) তেজো-বিন্দুপনিষদ, (৩৮) নাদ-বিন্দুপনিষদ, (৩৯) ধ্যান-বিন্দুপনিষদ, (৪০) ব্রহ্ম-বিদ্যোপনিষদ, (৪১) যোগ-তত্ত্বোপনিষদ, (४२) আग्र-(वारधार्भनियम, (४७) नातम-পतिदांकरकार्भनियम, (४४) जिनिथी-উপনিষদ, (৪৫) সীতোপনিষদ, (৪৬) যোগ-চূড়ামণি-উপনিষদ, (৪৭) নির্বাণোপনিষদ, (৪৮) মণ্ডল-ব্রাহ্মণোপনিষদ, (৪৯) দক্ষিণা-মূর্তি-উপনিষদ, (৫০) সরভোপনিষদ, (৫১) স্কন্দোপনিষদ, (৫২) মহানারায়ণোপনিষদ, (৫৩) অদ্বয়-*তারকোপনিষদ, (৫৪) রাম-রহসোপনিষদ, (৫৫) রামতাপণি-উপনিয়ন*, (৫৬) वाসুদেরোপনিষদ, (৫৭) মুদ্গলোপনিষদ, (৫৮) শাণ্ডিল্যোপনিষদ, (৫৯) পৈন্দ লোপনিষদ, (৬০) ডিক্ষুপনিষদ, (৬১) মহদুপনিষদ, (৬২) শারীরকোপনিষদ, (৬৩) যোগ-শিখোপনিষদ, (৬৪) তুরীয়াতীতোপনিষদ, (৬৫) সন্ন্যাসোপনিষদ, (৬৬) পরমহংস-পরিব্রাজকোপনিষদ, (৬৭) মালিকোপনিষদ, (৬৮) অব্যক্তোপনিষদ, (৬৯) একাষ্ণরোপনিষদ, (৭০) পূর্ণোপনিষদ, (৭১) সূর্যোপনিষদ, (৭২) তাক্ষি-উপনিষদ, (१७) অধ্যান্মোপনিষদ, (१৪) কৃণ্ডিকোপনিষদ, (१৫) সাবিত্রী-উপনিষদ, (৭৬) আছোপনিষদ, (৭৭) পাগুপতোপনিষদ, (৭৮) পরংব্রক্ষোপনিষদ, (৭৯) অবধৃতোপনিষদ, (৮০) ত্রিপুরাতপনোপনিষদ, (৮১) দেবী-উপনিষদ, (४२) जिलु (दार्शनियम, (४७) कर्ठ-ऋ (भारतियम, (४८) छ। वराना भनियम, (৮৫) रुमरग्नाशनियम, (৮৬) साग-कृछलिनी-উপनियम, (৮৭) ভস্মোপনিयम, (४४) रूचात्का भनिषम, (४৯) গণো भनिषम, (৯০) দर्भ गो भनिषम, (৯১) जातभारताभिनयम, (৯২) মহাবাক্যোপনিষদ, (৯৩) পঞ্চব্রক্ষোপনিষদ, (৯৪) প্রাণাগ্রিহোত্রোপনিষদ, (৯৫) গোপাল-তপনোপনিষদ, (৯৬) কৃষ্ণোপনিষদ, (৯৭) राखवरत्कााभनियम, (৯৮) वदारशभनियम, (৯৯) भाठााग्रनी-छेभनियम, (১০০) इस्रधीरवाश्रनियम, (১০১) मखाद्धारमश्रीनयम, (১০২) भारूएए।श्रनियम, (১০৩) কলি-উপনিষদ, (১০৪) জাবালি-উপনিষদ, (১০৫) সৌভাগ্যোপনিষদ, (১০৬) मत्रस्ठी-त्रश्रमाभनियम, (১০৭) वश्रूकाभनियम, (১০৮) মুক্তিকোপনিষদ। এইভাবে ১০৮টি সাধারণভাবে স্বীকৃত উপনিষদ রয়েছে, যার মধ্যে ১১টি হচ্ছে সব চাইতে ওরুত্বপূর্ণ, এই কথা পূর্বেই উল্লেখ করা হয়েছে।

শ্লোক ১০৯ গৌণ-বৃত্ত্যে যেবা ভাষ্য করিল আচার্য। তাহার শ্রবণে নাশ হয় সর্ব কার্য॥ ১০৯॥ 26

# শ্লোকার্থ

খ্রীপাদ শঙ্করাচার্য সমস্ত বৈদিক শাস্ত্র গৌন অর্থ অনুসারে বর্ণনা করেছেন। সেই ব্যাখ্যা যে শ্রবণ করে, তার সর্বনাশ হয়।

> শ্লোক ১১০ তাঁহার নাহিক দোষ, ঈশ্বর-আজ্ঞা পাঞা । গৌণার্থ করিল মুখ্য অর্থ আচ্ছাদিয়া ॥ ১১০ ॥

## শ্লোকার্থ

শঙ্করাচার্যের তাতে কোন দোষ নেই, কারণ পরমেশ্বর ভগবানের আজ্ঞা অনুসারে তিনি মুখ্য অর্থ আচ্ছাদন করে গৌণ অর্থ প্রকাশ করেছেন।

## তাৎপর্য

বৈদিক শাস্ত্রসমূহ হচ্ছে প্রকৃত জ্ঞানের আধার, কিন্তু তা যদি যথাযথভাবে গ্রহণ না করা হয়, তা হলে মানুষ বিভ্রান্ত হয়। যেমন, ভগবদ্গীতা হচ্ছে একটি গুরুত্বপূর্ণ বৈদিক শাস্ত্র, যা হাজার হাজার বছর ধরে শিক্ষা দেওয়া হচ্ছে, কিন্তু যেহেতৃ তত্মজান রহিত মূর্য পাষণ্ডীরা এই ভগবদ্গীতার ভাষ্য রচনা করেছে, তাই তা পাঠ করে কারও কোন লাভ হচ্ছে না এবং কেউই কৃষ্ণভাবনার অমৃতস্বরূপ ভগবন্তুজির মার্গ অবলম্বন করতে পারছে না। কিন্তু ভগবদ্গীতা সখন যথাযথভাবে দান করা হল, তখন দেখা গেল যে, চার-পাঁচ বছরের মধোই সারা পৃথিবীর হাজার হাজার মানুষ কৃষ্ণভক্তে পরিণত হয়েছে। তাই শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভূ বলেছেন, "মুখাবৃত্ত্যে সেই অর্থ পরম মহন্ত্ব"—ভান্তভাবে ব্যাখ্যা না করে যদি মুখ্য অর্থ অনুসারে বৈদিক শাস্ত্রের অর্থ প্রকাশ করা হয় তা হলে তা অপূর্ব মহিমামণ্ডিত হয়ে ওঠে। দুর্ভাগ্যবশত, পরমেশ্বর ভগবানের নির্দেশ অনুসারে শ্রীপাদ শঙ্করাচার্য অস্বরুদের আন্তিকে পরিণত করার জন্য নান্তিকতার আশ্রয় গ্রহণ করে ভগবৎতত্ব প্রদান করেছিলেন, এবং তা করার জন্য তিনি বৈদিক জ্ঞানের মুখ্য অর্থ

৯৭

পরিতাাণ করে গৌণ অর্থ করেছিলেন। সেই উদ্দেশ্যেই তিনি বেদান্ত-সূত্রের শারীরক-ভাষা রচনা করেছিলেন। তাই শারীরক-ভাষ্যের তেমন কোন গুরুত্ব দেওয়া উচিত নয়। বেদায়-দর্শন হৃদয়ঙ্গম করতে হলে শ্রীমন্ত্রাগবত পাঠ করা অবশ্য कर्डवा, यात ७इ.एटरे वला २एप्राष्ट्र, वं नामा ज्ञानवाड वामूमनवाडा, জन्मामामा যতোহ স্বয়াদিতরত শ্চার্থে স্বভিজঃ স্বরাট্ 'বস্দেব তনয় শ্রীকৃষ্ণকে আমি আমার প্রণতি নিবেদন করি, যিনি হচ্ছেন সর্ববার্ত্ত পরমেশ্বর ভগবান। সেই অপ্রাকৃত বাস্তব বস্তুর আমি ধ্যান করি, যিনি হচ্ছেন সর্বকারণের পরম কারণ, যাঁর থেকে সমস্ত ব্রহ্মাণ্ড প্রকাশিত হয়, যাঁকে আশ্রয় করে তারা বিরাজ করে এবং যাঁর মধ্যে তারা লয় প্রাপ্ত হয়। সেন্ নিত্য জ্যোতির্ময় ভগবানের আমি ধান করি, যিনি প্রভাক্ষ ও পরোক্ষভাবে স: কিছু সম্বন্ধেই অবগত এবং যিনি সম্পূর্ণভাবে স্বাধীন" (শ্রীমন্ত্রাগবত ১/১/১)। শ্রীমন্ত্রাগবত হচ্ছে বেদান্ত-সূত্রের প্রকৃত ভাষ্য। দুর্ভাগ্যবশত কেউ যদি শঙ্করাচার্যের শারীরক-ভাষোর প্রতি আকৃষ্ট হয়, তা হলে তার পারমার্থিক জীবন বিনষ্ট হয়ে যায়।

কেউ তর্ক উত্থাপন করতে পারে যে, শঙ্করাচার্য যেহেতু দেবাদিদেব মহাদেবের অবতার, তা হলে কেন তিনি মানুষকে এইভাবে প্রতারণা করলেন? তার উত্তর হচ্ছে, তা তিনি করেছেন তাঁর প্রভূ পরমেশ্বর ভগবানের নির্দেশ অনুসারে। সেই সত্য পদ্ম পুরাণে দেবাদিদেব মহাদেবের নিজের কথাতেই প্রতিপন্ন হয়েছে—

> মায়াবাদমসচ্ছান্ত্রং প্রচেরং বৌদ্ধমূচ্যতে । प्रदेशव कक्षिणः प्रति कलौ व्यक्तानकिशिया ॥ बचानकानतः क्रमः निर्धनः वच्चाटा यया । मर्वत्रः कगाजाश्यामा प्यास्तार्थः कल्ना यूर्ण ॥ विमार्ख जू यश्रामारख याग्रावापयविनिक्य । **मरेय़व वक्षाराज मिवि क्रगाजाः नामका**तमार ॥

শিব পার্বতীকে বললেন, "মায়াবাদ দর্শন হচ্ছে অসৎ-শাস্ত্র। তা হচ্ছে প্রচ্ছন বৌদ্ধবাদ। হে পার্বতী, কলিমূগে ত্রাহ্মণরূপে আমি এই কল্পিত মায়াবাদ প্রচার করি। ভগবৎ-বিদ্বেধী অসূরদের প্রতারণা করার জন্য আমি পরমেশ্বর ভগবানকে নিরাকার এবং নির্তেণ বলে কর্নো করি। তেমনই সমস্ত ভগবৎ-বিদ্বেষী জনসাধারণকে মোহাচ্ছন করার জন্য ভগবানের রূপকে অশ্বীকার করে, বেদান্তের বিশ্লেষণপূর্বক আমি এই মায়াবাদ দর্শন রচনা করি।" *শিব পুরাণে* প্রমেশ্বর ভগবান শিবকে বলেছেন—

वाभवारमी यूर्ग जुड़ा कलग्रा घानुगामितु । यागरेमः कन्निरंज्ञः ह जनान् मित्रयान् कुकः ॥

''কলিযুগে *বেদের* কল্পিত অর্থ প্রচার করে জনসাধারণকে আমার প্রতি বিমুখ কর।" এই তলি হচ্ছে প্রাণের বর্ণনা।

দ্রীল ভত্তিসিদ্ধান্ত সরম্বতী ঠাকুর *মুখাবৃত্তি* অর্থে বলেছেন *অবিধাবৃত্তি* বা মে অর্থ অভিধান থেকে অনায়াসে বৃঝতে পারা যায়, কিন্তু গৌণবৃত্তি হচ্ছে অভিধানের অর্থ আলোচনা না করে কল্লিত অর্থ তৈরি করা। যেমন, একজন রাজনীতিবিদ্ বলেছেন যে, ভগবদগীতায় বর্ণিত কুরুক্ষেত্র হচ্ছে দেহ, কিন্তু অভিধানে কোপাও এই রকম বর্ণনা নেই। তাই এই কল্পিত অর্থটি হচ্ছে, *গৌণবৃত্তি*। কিন্তু অভিধানে যে প্রত্যক্ষ অর্থটি পাওয়া যায়, তা হচ্ছে মুখাবৃত্তি বা *অবিধাবৃত্তি*। এই দুইয়ের মধ্যে এটিই হচ্ছে পার্থকা। খ্রীচৈতনা মহাপ্রভু *অবিধাবৃত্তি* অনুসারে বৈদিক শাস্ত্র হৃদয়ঙ্গম করতে নির্দেশ দিয়েছেন, এবং তিনি *গৌণবৃত্তি* বর্জন করেছেন। কখনও কখনও অবশ্য প্রয়োজনবোধে *গৌণবৃত্তি* বা *লক্ষণাবৃত্তি* অনুসারে বৈদিক শাস্ত্র ব্যাখ্যা করা হয়েছে, তবে সেই ব্যাখ্যাগুলি সনাতন সতা বলে গ্রহণ করা উচিত নয়।

উপনিষদ এবং বেদাত্ত-সত্তের আলোচনার উদ্দেশ্য হচ্ছে, দর্শনের মাধ্যমে পরমেশ্বর ভগবানের সবিশেষ রূপ প্রতিষ্ঠা করা। নির্বিশেষবাদীরা কিন্তু তাদের দর্শন প্রতিষ্ঠা করার জনা *লক্ষণাবৃত্তি* বা গৌণবৃত্তি অনুসারে তা গ্রহণ করে। ফলে, তত্ত্বনদী বা প্রমতত্ত্বের অনুসন্ধানী না হয়ে, তারা মায়াবাদী বা মায়ার দ্বারা মোহাচ্ছের হয়ে পড়ে। মহান বৈঞ্চবাচার্য শ্রীবিষ্ণুস্বামী যখন *শুদ্ধান্থৈতবাদ* অনুসারে তাঁর বক্তব্য প্রতিষ্ঠা করেন, তৎক্ষণাৎ মায়াবাদীরা এই দর্শনের সুযোগ নিয়ে তাঁদের অদৈতবাদ বা *কেবলাদ্বৈতবাদ* প্রতিষ্ঠা করার চেষ্টা করেন। এই *কেবলাদ্বৈতবাদ* খণ্ডন করার জনা শ্রীপাদ রামানুদ্রাচার্য তাঁর বিশিষ্টাদ্বৈতবাদ প্রতিষ্ঠা করেন এবং শ্রীমধ্বাচার্য তত্ত্বাদ প্রতিষ্ঠা করেন। তাঁরা দুজনেই ছিলেন মায়াবাদীদের কাছে এক দুর্ভেদ্য প্রতিবন্ধকের মতো, কারণ তাঁরা বৈদিক সিদ্ধান্তের মাধ্যমে তাঁদের দর্শন খণ্ডন করেন। মহর্ষি রামানজের বিশিষ্ট্রাষ্ট্রেকবাদ এবং দ্রী মধ্বাচার্যের তত্ত্বাদ যে কিভাবে মায়াবাদ দর্শন্তি ত্রবল বিক্রমে পরাজিত করেছে, তা বৈদিক দর্শনের পাঠকেরা খুব ভালভাবেই জানেন। শ্রীচৈতনা মহাপ্রভ বেদান্ত-দর্শনের মুখ্য অর্থ গ্রহণ করে তৎক্ষণাৎ মায়াবাদ-দর্শন খণ্ডন করেছিলেন। শারীরক-ভাষা অনুসরণ করলে সর্বনাশ হয়। সেই সতা *পদা পুরাণে* প্রতিপন্ন করা হয়েছে, যেখানে শিব পার্বতীকে বলহেন--

> मृषु (पवि श्रवकाािय जायनानि यथाक्रयय । যেষাং শ্রবণমাত্রেণ পাতিতাং জ্ঞানিনামপি ॥

অপার্থং শ্রুতিবাকানাং দর্শর্মানাকর্হিতম্ । কর্মস্বরূপত্যাজাত্ব্র চ প্রতিপাদাতে ॥ দর্বকর্ম পরিভ্রংশান্নেদ্ধর্মাং তত্র চোচাতে । পরাবাজীবয়োরেকাং ময়াত্র প্রতিপাদাতে ॥

"হে দেবি, মায়াবাদ দর্শনের মাধ্যমে অমি যে কিভাবে অজ্ঞানের অন্ধকার প্রচার করেছি. সেই কথা প্রবণ কর। কেবল তা প্রবণ করা মাত্র জ্ঞানীদের পর্যন্ত অধ্যঃপতন হবে। এই দর্শনের মাধ্যমে, যা সমস্ত মানুষদের কাছে অভাস্ত অম্যুদ্রজনক, তা বর্ণনা করে আমি বেদের কদর্থ করেছি, এবং কর্মের বন্ধন থেকে মুক্তি লাভ করার জনা সব রক্ষম কর্ম পরিতাাগ করার নির্দেশ দিয়েছি। এই মায়াবাদ দর্শনে আমি জীবাঘা এবং পর্যায়াবাদ দর্শন বর্জন করেছে। প্রই আয়াবাদ দর্শনে আমি জীবাঘা এবং পর্যায়াবাদ দর্শন বর্জন করেছে। সেই কথা চৈতনা-চরিতামুতের অন্থানীরা যে কিভাবে মায়াবাদ দর্শন বর্জন করেছেন, সেই কথা চৈতনা-চরিতামুতের অন্থানীরার হিতীয় অধ্যায়ে ৯৪ থেকে ৯৯ শ্রোকে বর্ণিত হয়েছে। সেখানে স্বরূপ দামোদর গোস্বামী বলেছেন, "যে মানুষ মায়াবাদ দর্শনের প্রতি আকৃষ্ট হয়, সে উন্মান" রিশেষ করে কোন বৈষ্ণর যদি শারীরক-ভাষা অধ্যয়ন করে নিজেকে ভগবান বলে মনে করেন। মায়াবাদী দার্শনিকেরা তাঁদের যুক্তিওলি এত আকর্ষণীয় ভাষায় উপস্থাপন করেছেন যে, তা গুনে মহাভাগবতের মতো অতি উচ্চস্তরের ভক্তেরও চিত্ত বিচলিত হতে পারে। যে দর্শনে ভগবান এবং জীবকে এক এবং অভিন্ন বলে বর্ণনা করা হয়, প্রকৃত বৈষ্ণ্যব কথনই তা সহা করতে পারেন না।

#### গ্লোক ১১১

বৈদ্ধা শব্দে মুখ্য অর্থে কহে—'ভগবান্'। চিদৈশ্বর্য-পরিপূর্ণ, অনুধর্ষ-সমান ॥ ১১১ ॥

### শ্লোকার্থ

" ব্রহ্ম' শব্দটির মুখ্য অর্থ হচ্ছে চিদৈশ্বর্য পরিপূর্ণ পরমেশ্বর ভগবান। কেউই তার সমান নয় বা তার থেকে মহৎ নয়।

# তাৎপর্য

খ্রীচৈতনা মহাপ্রভুর এই উক্তিটি খ্রীমন্তাগবতে প্রতিপন্ন হয়েছে—

वमित ७७ इविनस्टदः यङ्खानमघरम् । वरकार्ज প्रवास्त्राजि ভগবানিতि শব্দাতে ॥

'যা অদয়জ্ঞান অর্থাৎ এক এবং অদ্বিতীয় বাস্তব বস্তু, জ্ঞানীরা তাঁকেই পরমার্থ বলেন। সেই তব্ববস্তু ব্রহ্ম, পরমার্যা ও ভগবান—এই ব্রিবিধ সংজ্ঞায় সংজ্ঞিত বা কথিত হন'' (গ্রীমন্তাগবত ১/২/১১)। পরমতত্ত্বের অস্পষ্ট দর্শন হচ্ছে ব্রহ্ম, তাঁর আংশিক উপলব্ধি হচ্ছে পরমায়া এবং তাঁর চরম উপলব্ধি হচ্ছে ভগবান। পরমেশ্বর বা ভগবান হচ্ছেন মড়েশ্বর্যপূর্ণ, তিনি হচ্ছেন অসমোধর্ব অর্থাৎ তাঁর সমান কেউ নেই এবং তাঁর উধ্বেও কেউ নেই। সেই কথা গ্রীমন্তগবদ্গীতাতেও প্রতিপন্ন হয়েছে, যেখানে ভগবান বলেছেন, মত্তঃ পরতরং নানাং কিঞ্চিদন্তি ধনঞ্জয়—''হে ধনঞ্জয়, আমার থেকে পরতর আর কিছু নেই'' (ভগবদ্গীতা ৭/৭)। এই রকম বহু গ্লোকে প্রমাণিত হয়েছে যে, পরমতত্ত্বের চরম উপলব্ধি হচ্ছেন পরমেশ্বর ভগবান শ্রীকৃষ্ণ।

# শ্লোক ১১২

তাঁহার বিভৃতি, দেহ,—সব চিদাকার । চিদ্বিভৃতি আচ্হাদি' তাঁরে কহে 'নিরাকার'॥ ১১২ ॥

# শ্লোকার্থ

"পরমেশ্বর ভগবানের দেহ, ঐশ্বর্য, পরিকর আদি সব কিছুই চিন্ময়। মায়াবাদী দার্শনিকেরা কিন্তু তাঁর চিং-বিভৃতি আচ্হাদিত করে তাঁকে নিরাকার বলে বর্ণনা করে।

# তাৎপর্য

ব্রহ্ম-সংহিতায় বর্ণনা করা হয়েছে, ঈশ্বরঃ প্রমঃ কৃষ্ণঃ সচ্চিদানন্দবিগ্রহঃ—
"পরমেশ্বর ভগবান শ্রীকৃষ্ণের দেহ চিন্ময় অর্থাৎ নিতা, জ্ঞানময় এবং আনন্দময়।"
এই জড় জগতে সকলের দেহই তাঁর ঠিক বিপরীত—অসৎ বা অনিতা, অজ্ঞান
এবং দুঃখময়। তাই পরমেশ্বর ভগবানের দেহ যে আমাদের মতো জড় নয়, সেই
কথা বোঝাবার জন্য কুখনও কখনও তাঁকে নিরাকার বলে বর্ণনা করা হয়।

মায়াবাদী দার্শনিকেরা জানে না, পরমেশ্বর ভগবান নিরাকার কিভাবে। পরমেশ্বর ভগবানের রূপ আমাদের মতো নয়, তা চিন্ময়। সেই কথা না বুঝে, মায়াবাদী দার্শনিকেরা কেবল প্রচার করে যে, পরমেশ্বর ভগবান বা ব্রহ্ম হচ্ছেন নিরাকার।

500

এই সম্পর্কে শ্রীল ভক্তিবিনোদ ঠাকুর বেদের বহু উক্তির উল্লেখ করেছেন। কেন্ট যদি এই সমস্ত বৈদিক উত্তির মুখ্য অর্থ গ্রহণ করেন, তা হলে তিনি বুঝতে পারেন যে, প্রমেশ্বর ভগবানের রূপ *সচ্চিদানন্দবিগ্রহঃ* অর্থাৎ তিনি চিন্ময় দেহসম্পন্ন। বুহদারণাক উপনিষদে বল হয়েছে, পূর্ণমদঃ পূর্ণমিদং পূর্ণাৎ পূর্ণমুদচ্যতে। তা

খেকে বুঝা যায় যে, পরমেশ্বর ভগবানের দেহ চিন্ময়, কারণ যদিও তিনি বিভিন্নরূপে প্রকাশিত হন, তবুও তিনি একই থাকেন। *ভগবদ্গীতায়* ভগবান বলেছেন, অহং সর্বস্য প্রভবে। মতঃ সর্বং প্রবর্ততে—"আমিই সব কিছুর উৎস। সব কিছু আমার থেকেই প্রকাশিত হয়" (ভগবদ্গীতা ১০/৮)। মায়াবাদী দার্শনিকেরা তাদের জভ ধারণা অনুমারে অনুমান করে যে, পরমতত্ত্ব যদি নিজেকে সব কিছুর মধ্যে বিস্তার করেন, তা হলে তার প্রকৃত বৃত্তি নিশ্চয়ই নষ্ট হয়ে যায়। তাই তারা মনে করে যে, ভগবানের বিরাটকাপ ছাড়া আর কোন রূপ থাকতে পারে না। কিন্তু *বৃহদারণাক* উপনিষদে প্রতিপন্ন হয়েছে, পূর্ণামিদং পূর্ণাৎ পূর্ণমুদচ্যতে—"যদিও তিনি নিজেকে বিভিন্নরূপে বিস্তার করেন, তবুও তাঁর স্বরূপের কোন বিকার হয় না। তাঁর আদি চিন্ময় স্বরূপ যেমন তেমনই থাকে।" *শ্বেতাশ্বতর উপনিষদেও* বলা হয়েছে. বিচিত্রশক্তিঃ পুরুষঃ পুরাণঃ—"আদি পুরুষ প্রমেশ্বর তগবানের বিচিত্র শক্তি রয়েছে।" স বৃক্ষকালাকৃতিভিঃ পরোহনোঃ যম্মাৎ প্রপঞ্চ পরিবর্ততেইয়ং ধর্মাবহং পাপনুদং ভগেশম—''তিনি হচ্ছেন জড় সৃষ্টির উৎস, এবং তাঁরই প্রভাবে সব কিছুর পরিবর্তন হয়। তিনি ধর্মের রক্ষাকর্তা এবং সব রকম পাপকর্মের সংহারক। তিনি দর্ব ঐশ্বর্যের ঈশ্বর।" (৬/৬) বেদাহমেতং পুরুষং মহান্তমাদিত্যবর্ণং তমসঃ পরস্তাৎ—"এখন আমি পরমেশ্বর ভগবানকে মহত্তম থেকেও মহত্তররূপে জানতে পেরেছি। তিনি সূর্যের মতো জ্যোতির্ময়, এবং অন্ধকারাচ্ছন্ন এই জড় জগতের অতীত।" (৩/৮) পতিং পতীনাং পরমং পরস্তাৎ—"তিনি হচ্ছেন সমস্ত ঈশ্বরদের ঈশ্বর, পরমেরও পরম।" (৬/৭) *মহান প্রভূর্বৈ পূরুষঃ*—''তিনি হচ্ছেন প্রভূ এবং পরম পুরুষ।" (৩/১২) *পরাস্য শক্তিবিবিধেব হ্রায়তে*—তাঁর পরা শক্তি আমরা বিভিন্নভাবে উপলব্ধি করতে পারি।" (৬/৮) এই সমস্ত *শ্বেভাশ্বতর উপনিষদের* বর্ণনা। তেমনই, ঋথেদে বর্ণনা করা হয়েছে তদ্বিষ্ণো প্রমং পদং সদা পশান্তি স্রয়ঃ—"শ্রীবিষ্ণু হচ্ছেন প্রমেশ্বর ভগবান এবং যাঁরা যথার্থই তল্পজ্ঞানী, তাঁরা সর্বদাই তাঁর খ্রীপাদপশ্মের কথা চিন্তা করেন।" *প্রশ্ন উপনিষদে* বলা হয়েছে, স ঈক্ষাঞ্চক্রে—"তিনি জড়া প্রকৃতির প্রতি দৃষ্টিপাত করেছেন।" (৬/৩) ঐতরেয় উপনিষদে বর্ণনা করা হয়েছে, স ঐক্ষত— "তিনি জড় সৃষ্টির প্রতি দৃষ্টিপতি করেছিলেন"—এবং স ইর্মাক্লোকান্ অসুজত—''তিনি এই জড় জগৎ সৃষ্টি করেছেন।" (১/১/১-২)।

ভগবান যে নিরাকার নন, তা প্রমাণ করার জন্য বেদ এবং উপনিষদ থেকে এইভাবে বহু শ্লোকের উল্লেখ করা যায়। *কঠোপনিষদেও* বলা হয়েছে, *নিত্যো* নিত্যানাং চেতনশ্চেতনানামেকো বহুনাং যো বিদধাতি কামান্—''তিনি হচ্ছেন পরম নিতা এবং পরম চেতন পুরুষ, যিনি অনা সমস্ত জীবদের পালন করেন।" এই সমস্ত বৈদিক প্রমাণ থেকে হানরঙ্গম করা যায় যে, পরমতত্ত্ব হচ্ছেন একজন পুরুষ, যাঁর সমান অথবা যাঁর উর্ধের্ব আর কেউ নেই। যদিও মূর্থ মায়াবাদীরা মনে করে যে, তারা শ্রীকৃষ্ণের থেকেও বড়, কিন্তু শ্রীকৃষ্ণ হচ্ছেন অসমোর্ধ্ব, অর্থাৎ তাঁর সমান কেউ নেই, এবং তাঁর থেকে বড়ও কেউ নেই।

শ্বেতাশ্বতর উপনিষদে (৩/১৯) বর্ণনা করা হয়েছে অপাণিপাদো জবনো গ্রহীতা। এই শ্লোকে তগবানকে হক্ত এবং পদহীন বলে কর্নো করা হয়েছে। যদিও এটি একটি নির্বিশেষ বর্ণনা, কিন্তু তার অর্থ এই নয় যে, ভগবানের কোন রূপ নেই। জড় রূপের অতীত তাঁর এক চিন্ময় রূপ রয়েছে। এই শ্লোকে শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভূ এই পার্থক্য নিরূপণ করেছেন।

# শ্ৰেক ১১৩ চিদানন্দ-তেঁহো, তাঁর স্থান, পরিবার । তাঁরে কহে-প্রাকৃত-সত্ত্বের বিকার ॥ ১১৩ ॥

### শ্লোকার্থ

"পরমেশ্বর ভগবান চিন্ময় শক্তিতে পূর্ণ। তাই তাঁর রূপ, নাম, যশ এবং পরিকর সবই চিন্ময়। অজ্ঞতাবশত মায়াবাদী দার্শনিকেরা বলেন যে, সেগুলি প্রাকৃত সত্তথ্যের বিকার মাত্র।

# তাৎপর্য

ভগবদৃগীতার সপ্তম অধ্যায়ে পরমেশ্বর ভগবান তাঁর শক্তিসমূহকে দৃটি ভাগে বিভক্ত করেছেন-প্রাকৃত এবং অপ্রাকৃত, অথবা পরা প্রকৃতি এবং অপরা প্রকৃতি। বিষ্ণু পুরাণেও এই একই পার্থক্য করা হয়েছে। মায়াবাদী দার্শনিকেরা এই দৃটি প্রকৃতি সম্বন্ধে সম্পূর্ণ অজ্ঞ-কিন্তু যিনি যথার্থ তত্মজ্ঞানী, তিনি সেই প্রকৃতি দৃটি হাদয়ঙ্গম করতে পারেন। এই জড জগতে কত বৈচিত্র্য এবং কত রকমের কার্যকলাপ রয়েছে, সূতরাং চিৎ-জগৎ চিৎ-বৈচিত্রাহীন হয় কি করে? কিন্তু: মায়াবাদীরা তা বৃথতে পারে না। *শ্রীমন্তাগবতে* (১০/২/৩২) বলা হয়েছে— যেহনোহরবিন্দাক্ষ বিযুক্তমানিনস্বয়াকভাবাদবিওদ্ধব্রদ্ধয়ঃ--"চিৎ-জগৎ সম্বন্ধে যাদের

কোন ধারণাই নেই, সেই অবিওদ্ধ বৃদ্ধিসম্পন্ন মানুষেরা নিজেদের মুক্ত বলে অভিমান করে।" মায়াবাদী দার্শনিকেরা তাদের অবিওদ্ধ বৃদ্ধির প্রভাবে অথবা জ্ঞানের অভাবে, জড় এবং চিং-বৈচিত্রের পার্থকা বৃথাতে পারে না, ভাই ভারা চিং-বৈচিত্রা সম্বন্ধে চিতা করতে পারে না, কারণ ভাদের বদ্ধমূল ধারণা যে, সমস্ত বৈচিত্রাই হচ্ছে জড়।

তাই এই শ্লোকে শ্রীচৈতনা মহাপ্রভূ বিশ্লেষণ করেছেন যে, পরমেশ্বর ভগবান শ্রীকৃষ্ণ হছেন পরমত্বর, তার দেহ চিন্ময় এবং তার নাম, ধাম, পরিকর এবং ওণ সমস্তই চিন্ময়। জড়া প্রকৃতির সভ্তণের সঙ্গে চিং-বৈচিত্রার কোন সম্পর্ক নেই। মায়াবাদী দার্শনিকেরা যেহেতু স্পষ্টভাবে চিং-বৈচিত্র্য হদ্মসম করতে পারে না; তাই তারা করনা করে যে, জড় জগতে যা কিছু রয়েছে, তা সব প্রত্যাখ্যান করলেই তারা চিং-জগতে প্রতিষ্ঠিত হতে পারবে। জড়া প্রকৃতির সদ্ধ, রজঃ এবং তমোওণ চিং-জগতে সক্রিয় হতে পারে না, তাই চিং-জগৎকে বলা হয় নির্প্রণ। সেই সম্বন্ধে ভগবদ্গীতায় স্পষ্টভাবে বলা হয়েছে, তৈওণাবিষয়া বেনা নিস্তৈওণাো ভবার্জুন। জড় প্রকৃতির তিনটি ওণের প্রভাবে জড় জগতের প্রকাশ, কিন্তু এই তিনের প্রভাব থেকে সম্পূর্ণ মৃক্ত চিং-জগতে প্রবেশ করতে হলে, এই ওণগুলি থেকে মৃক্ত হতে হবে। পরবর্তী শ্লোকে শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভূ মায়াবাদ দর্শন থেকে শিবকে বিযুক্ত করেছেন।

# শ্লোক ১১৪ তাঁর দোষ নাহি, তেঁহো আজ্ঞাকারী দাস। আর যেই শুনে তার হয় সর্বনাশ ॥ ১১৪ ॥

# শ্লোকার্থ

শিবের অবভার শঙ্করাচার্য নির্দোষ, কারণ তিনি হচ্ছেন ভগবানের আজ্ঞাপালনকারী দাস। কিন্তু যে তাঁর সেই মায়াবাদী দর্শন অনুসরণ করে, তার সর্বনাশ হয়। তাদের পারমার্থিক প্রগতি চিরকালের জন্য বিনষ্ট হয়ে যায়।

# তাৎপর্য

মায়াবাদী দার্শনিকেরা ব্যাকরণের বাক্যবিন্যাসের মাধ্যমে তাদের বেদাগুজ্ঞান প্রদর্শন করার ব্যাপারে অত্যন্ত গর্বিত, কিন্তু *ভগবদ্গীতায়* শ্রীকৃষ্ণ বলেছেন যে, তারা হচ্ছে মায়য়াপহাতজ্ঞানাঃ, অর্থাৎ মায়ার প্রভাবে প্রকৃত স্কান থেকে বঞ্চিত। মায়ার দৃটি শক্তির প্রভাবে তার ক্রিয়া সম্পাদিত হয়—বিক্লেপাত্মিকা-শক্তি বা জীবকে ভবসমূদ্রে প্রক্রির শক্তি এবং *আবরণাত্মিকা-শক্তি* বা জীবের জ্ঞানকে আচ্ছাদিত করার শক্তি। ভগবন্গীতায় আবরণাত্মিকা-শক্তির ক্রিয়া *মায়য়াপহাতজ্ঞানা* শব্দটিতে বিশ্লেষণ করা হলেছে।

দেবীমারা বা খ্রীকৃষ্ণের মারাশক্তি যে কোন মারাবাদীদের জ্ঞান অপহরণ করে নেয়। সেই কথা ভগবন্গীতাতেও আসুরং ভাবমাখ্রিতাঃ কথাটির মাধ্যমে বিশ্লেষণ করা হয়েছে। যেহেতৃ তারা আসুরিক অর্থাৎ ভগবানের অস্তিত্বে বিশ্বাস করে না, তাই মারা তাদের জ্ঞান অপহরণ করে নেয়। ভগবানের অস্তিত্বে অবিশ্বাসী মারাবাদী দৃই প্রকার—শঙ্করাচার্যের অনুগামী কাশীর নির্বিশেষবাদী এবং সারনাথের বৌদ্ধাণ। এরা উভয়েই মারাবাদী, এবং নাস্তিক দর্শনের জন্য খ্রীকৃষ্ণ তাদের জ্ঞান অপহরণ করে নেন। এরা উভয়েই ভগবানের অস্তিত্ব স্বীকার করে না। বৌদ্ধ-দর্শন আরা এবং ভগবান উভয়েই ভগবানের অস্তিত্ব স্বীকার করে, এবং শঙ্কর-সম্প্রদার যদিও সরাসরিভাবে ভগবানের অস্তিত্ব অস্বীকার করে না, কিন্তু তারা বলে যে, পরমতত্ব নিরাকার। তাই তারা উভয়েই অবিগ্রন্ধসূক্ষয়ঃ, অর্থাৎ তাদের জ্ঞান এবং বৃদ্ধি অপূর্ব এবং অবিগ্রন্ধ।

বিখাত মায়াবাদী সদানন্দ যোগীন্দ্র বেদান্তসার নামক একটি প্রস্থে শঙ্করাচার্যের দর্শন ব্যাখ্যা করেছেন, এবং শঙ্করাচার্যের অনুগামীরা তাঁর এই গ্রন্থটির প্রভৃত ওকত্ব দান করে। এই বেদান্তসার প্রস্থে সদানন্দ যোগীন্দ্র বর্ণনা করেছেন যে, সচ্চিদানন্দ অন্বয়বস্তুই রন্ধা; অজ্ঞান আদি সকল জড়সমূহই অবস্তু। এই অজ্ঞান বা জড়ের বর্ণনা করে তিনি বলেছেন, তা হচ্ছে সং এবং অসং থেকে পৃথক জ্ঞান। তা অনির্বচনীয় কিন্তু তা ব্রিভণায়ক। এইভাবে তিনি বিবেচনা করেছেন যে, ওক্ধ জ্ঞান বাতীত যা কিছু, তা সবই জড়। এই অজ্ঞান কখনও সর্বব্যাপ্ত এবং কখনও ব্যক্তিগতভাবে এক এবং অনেকরূপে ব্যবহৃত হয়। এই সমষ্টি উৎকৃষ্ট উপাধি বিশিষ্ট হলে 'বিশুদ্ধসন্মন্তপ্রধান' নাম লাভ করে। চৈতন্যে 'বিশুদ্ধসন্মন্তপ্রধান' (সমষ্টি অজ্ঞান) প্রতিফলিত হলে সর্বজ্ঞ, সর্বেশ্বর, সর্বনিয়ন্তা, সদসদ্ধান্ত, জীবসমূহের অন্তর্ধানী, জগতের কারণ, স্থিবং'-সংজ্ঞা লাভ করে। স্থিবং'-সকল অজ্ঞানের প্রকাশক বলে 'সর্বজ্ঞ'। তাদের মতে, স্থারত্ব প্রাকৃত সন্ত্বের অজ্ঞানজ বিকার মাত্র। জীব—মলিনসন্মন্ত্রধান ও ব্যক্তি-উপাধি বিশিষ্ট। অর্থাৎ তাঁর মতে সর্বব্যাপ্ত বিষ্ণু এবং জীব উভয়েই অজ্ঞানজাত।

সরল ভাষায় বলা যায় যে, সদানন্দ যোগীন্দ্রের মতে যেহেতু সব কিছুই নিরাকার, তাই বিষ্ণু এবং জীব উভয়েই অজ্ঞানজাত। তিনি আরও বিশ্লেষণ করেছেন যে, বৈঞ্চবদের বিশুদ্ধ সন্থ সন্থান্ধে যে ধারণা, তা হচ্ছে প্রধান বা জড় সৃষ্টির মূলতত্ব। তাঁর মতে সর্ববাপ্তি জ্ঞান যখন বিশুদ্ধ সাজের দ্বারা কলুষিত হয়, সৃষ্টির মূলতত্ব। তাঁর মতে সর্ববাপ্তি জ্ঞান যখন বিশুদ্ধ সাজের দার কলুষিত হয়, থবং অন্তর্থামী পরম ঈন্ধর-সংজ্ঞা লাভ করে। সদানন্দ যোগীন্দ্রের মতে, যেহেতৃ এবং অন্তর্থামী পরম ঈন্ধর-সংজ্ঞা লাভ করে। সদানন্দ যোগীন্দ্রের মতে, যেহেতৃ এবং মন্দ্রের অন্তিত্ব অস্থীকার করেন, তিনি ঈন্ধরের থেকেও অধিক বা প্রভূ। তাই তার সিদ্ধান্ত হচ্ছে যে, ঈন্ধর হচ্ছেন অজ্ঞানের বিকার এবং জীব অজ্ঞানের আবরণে আচ্ছাদিত। এইভাবে তিনি ব্যাষ্টি এবং সমষ্ট্রির অন্তিত্ব অজ্ঞানাচ্ছর বলে বর্ণনা করেছেন। মায়াবাদীদের মতে পরমেন্ধর ভগবান এবং তাঁর নিত্য সেবকরূপে জীব সন্ধরে বৈশ্বরপদের যে ধারণা, তা অজ্ঞানপ্রসূত। কিন্তু আমরা যদি ভগবদ্গীতায় বর্ণিত গ্রীকৃন্ধের সিদ্ধান্ত গ্রহণ করি, তা হলে আমরা দেবতে পাই যে, মায়াবাদীরা হচ্ছে মায়্যাপহৃতজ্ঞানাঃ, কারণ তারা পরমেন্ধর ভগবানের অল্ডিত্বে বিশ্বাস করেনা, অথবা তারা মনে করে যে, ভগবান হচ্ছেন মায়ার বিকার। এইগুলি আসুরিক ভাবের বৈশিষ্ট্য। সার্বভৌম ভট্টাচার্যের সঙ্গে আলোচনায় প্রীচৈতন্য মহাপ্রভূবলেছেন—

জीবের निञ्जात लागि' সূত্র কৈল ব্যাস। प्राग्नावामी-ভाষা শুনিলে হয় সর্বনাশ ॥

(टिंड हैंड यथा ७/১७৯)

এই জড় জগতের বন্ধন থেকে বদ্ধ জীবদের মৃক্ত করার জন্য ব্যাসদেব বেদান্তসূত্র প্রণয়ন করেছিলেন, কিন্তু শব্ধরাচার্য সেই বেদান্ত-সূত্রের মনগড়া ভাষ্য রচনা
করে মানব-সমাজের প্রভূত ক্ষতি সাধন করেছেন, কারণ তাঁর 'মায়াবাদ ভাষ্য' শুনলে
সর্বনাশ হয়। বেদান্ত-সূত্রে স্পষ্টভাবে ভগবন্তুক্তির পত্তা অবলম্বন করার নির্দেশ
দেওয়া হয়েছে, কিন্তু মায়াবাদীরা মানতে চায় না য়ে, পরমেশ্বর ভগবানের চিশায়
রূপ রয়েছে এবং তারা স্বীকার করতে চায় না য়ে, পরমেশ্বর ভগবান থেকে জীবের
স্বতত্ত্ব অভিত্ব রয়েছে। এইভাবে তারা নান্তিক্যবাদ সৃষ্টি করে সমন্ত জগতের সর্বনাশ
করছে, কারণ এই সিদ্ধান্ত শুদ্ধ ভগবত্ত্বির সম্পূর্ণ বিপরীত। পরমেশ্বর ভগবানের
অভিত্ব অস্বীকার করে মায়াবাদীরা য়ে পরম পদ প্রাপ্ত হওয়ার দুর্নাসনা করে, তার
ফলে পারমার্থিক তন্ত্বজ্ঞান বীভৎসভাবে বিকৃত হয় এবং য়ে সেই দর্শন অনুসরণ
করে, সে চিরতরে এই জড় জগতের বন্ধনে আবদ্ধ হয়ে থাকে। তাই তাদের
বলা হয় অবিশুদ্ধবৃদ্ধয়য়য়। য়েহেতু তাদের বৃদ্ধি কলুবিত তাই তাদের তপশ্বর্যা
এবং কৃন্তুসাধনা নৈরাশ্যে পর্যবসিত হয়। এইভাবে যদিও তারা বড় পণ্ডিত বলে
সম্মানিত হতে পারে, কিন্ত চরমে তারা রাজনীতি, সমাজসেবা ইত্যাদি জাগতিক

কার্যকলাপের স্তরে নেমে আসতে বাধা হয়। পরমেশ্বরের সঙ্গে এক হওয়র পরিবর্তে, তারা আবার এই সমস্ত জাগতিক কার্যকলাপের সঙ্গে এক হয়ে যায়। তার বিশ্লেষণ করে শ্রীমন্তাগবতে (১০/২/৩২) বলা হয়েছে—আক্রা কৃচ্ছেল পরং পদং ততঃ পতত্যধোহনাদৃত্যুত্মদঙ্জয়ঃ ॥—মায়াবাদীরা কঠোরভাবে তপশ্চর্যা ও কৃচ্ছ্রসাধন করে এবং তার ফলে তারা নির্বিশেষ ব্রহ্মস্তরে উনীত হয়, কিন্ত ভগবানের চরণারবিদের প্রতি অবহেলা করার জন্য, তারা আবার এই জড় জগতের স্তরে অধঃপতিত হয়।

# শ্লোক ১১৫ প্রাকৃত করিয়া মানে বিষ্ণু-কলেবর । বিষ্ণুনিন্দা আর নাহি ইহার উপর ॥ ১১৫ ॥

# শ্লোকার্থ

"যে সমস্ত মানুষ শ্রীবিশ্বুর সচিদানন্দ্রমন রূপকে জড় রূপ বলে মনে করে, তারা ভগবানের শ্রীপাদপক্ষে সব চাইতে বড় অপরাধী। ভগবানের প্রতি এর থেকে গাইত অপরাধ আর নেই।

# তাৎপর্য

প্রীল ভতি সিদ্ধান্ত সরস্বতী গোস্বামী বিশ্লেষণ করেছেন যে, পরমতত্ত্বের সবিশেষ রূপই বিষ্ণুতত্ত্ব এবং যে জড়া প্রকৃতি এই বিশ্বকে প্রকাশ করে, তা হচ্ছে প্রীবিষ্ণুর শক্তি। জড়া প্রকৃতি বা মায়া হচ্ছে ভগবানের শক্তিমাত্র, কিন্তু মূর্য মানুষেরা সিদ্ধান্ত করে যে, ভগবানের কোন স্বতন্ত্র অক্তিও নেই, কারণ তিনি নির্বিশেষরূপে নিজেকে বিস্তার করেছেন। পক্ষান্তরে, নির্বিশেষ ব্রন্ধা কিন্তু শক্তিমান হতে পারে না, আর তা ছাড়া বৈদিক শান্তে বর্ণনা করা হয়নি যে, মায়া আর একটি মায়ার দ্বারা আচ্ছাদিত। শান্তে বিষ্ণুমায়া (প্রাস্থা শক্তিঃ) বা প্রীবিষ্ণুর শক্তি সম্বন্ধে শত সহস্র বর্ণনা রয়েছে। ভগবদ্গীতায় (৭/১৪) খ্রীকৃষ্ণ বলছেন, মম মায়া (আমার শক্তি)। ভগবান মায়ার দ্বারা আচ্ছাদিত নন, পক্ষান্তরে মায়া পরমেশ্বর ভগবানের হারানিয়ন্ত্রিত। তাই খ্রীবিষ্ণু জড়া প্রকৃতিজ্ঞাত নন। বেদান্ত-সূত্রের প্রথমেই জন্মাদাসা যতঃ শ্লোকে নির্নাপিত হয়েছে যে, জড়া প্রকৃতিও পরবন্ধের প্রকাশ। তা হলে তিনি মায়াশন্তির দ্বারা আচ্ছাদিত হন কি করে? তা যদি হত, তা হলে জড়া প্রকৃতি পরবন্ধের থেকে অধিক শক্তিসম্পন্না হতেন। কিন্তু, এই সমন্ত সরল যুক্তিওলি

পর্যন্ত মায়াবাদীরা বুঝাতে পারে না, এবং তাই ভগবনৃগীতায় উক্ত মায়য়াপফতজ্ঞানা সংজ্ঞাটি তাদের ক্ষেত্রে যথাযথতাবে প্রয়োজা। যে মনে করে শ্রীবিকু হচ্ছেন জড়া প্রকৃতিজ্ঞাত, যেমন সদানদ যোগীন্দ্র বাখাা করেছেন, তৎক্ষণাৎ বুঝাতে হবে যে, সেই মানুষটি একটি পাগল, কারণ তার জ্ঞান মায়ার দ্বারা অপহৃত হয়েছে।

শ্রীবিষ্ণুকে দেবতার পর্যায়ভুক্ত করা যায় না। যে সমস্ত মানুব মায়াবাদের দারা বিভ্রান্ত হরে অজ্ঞানের অন্ধকারে নিমজ্ঞিত, তারাই শ্রীবিষ্ণুকে একজন দেবতা বলে মনে করে। অথচ কণ্ডেলে স্পষ্টভাবে বলা হয়েছে, ও তিরিষ্ণোঃ পরমং পদং সদা পশান্তি সূর্যঃ—"তত্ত্বজ্ঞানীরা সর্বদাই পরমেশ্বর শ্রীবিষ্ণুর পরম পদ দর্শন করেন।" এই মন্ত্র শ্রীমন্ত্রাগনতেও প্রতিপন্ন হয়েছে। মত্তঃ পরতরং নানাৎ—শ্রীকৃষ্ণ বা বিষ্ণু থেকে পরতর ক্ষান কোন তত্ত্ব নেই। তাই যাদের জ্ঞান আছেন হয়েছে, তারাই কেবল শ্রীবিষ্ণুকে একজন দেবতা বলে মনে করে, এবং তাই প্রস্তাব করে যে, শ্রীবিষ্ণু, কালী, দুর্গা অথবা যে কোন একজনের পূজা করা যেতে পারে এবং তাতে একই ফল লাভ হয়। এই মৃঢ় সিদ্ধান্ত ভগবদ্গীতায় স্বীকৃত হয়নি, সেখানে (৯/২৫) সৃষ্ঠভাবে বলা হয়েছে—

যান্তি দেবব্রতা দেবান্ পিতৃন্ যান্তি পিতৃত্রতাঃ । ভূতানি যান্তি ভূতেজা। যান্তি মদ্যাজিনোহপি মাম্ ॥

"দেবতাদের উপাসকেরা তাদের উপাসা দেবতার অনিত্য লোক প্রাপ্ত হবে, কিন্তু ভগবানের সচিদানন্দ স্বরূপের উপাসকেরা ভগবদ্ধানে ভগবানের কাছে ফিরে যাবে।" ভগবদ্গীতায় গ্রীকৃষ্ণ অত্যন্ত স্পষ্টভাবে বিশ্লেষণ করেছেন যে, তাঁর জড় শক্তি বা মায়াকে অতিক্রম করা অত্যন্ত দৃষ্ণর (দেবী হোষা ওলময়ী মম মায়া দূরতায়া)। মায়ার প্রভাব এতই প্রবল যে, বিদন্ধ পণ্ডিত এবং পরমার্থবাদীরা পর্যন্ত মায়ার প্রভাব এতই প্রবল যে, বিদন্ধ পণ্ডিত এবং পরমার্থবাদীরা পর্যন্ত মায়ার প্রভাব এতই প্রবল বে, বিদন্ধ ভগবানের সমপ্র্যায়ভূত বলে মনে করেন। মায়ার প্রভাব থেকে মৃক্ত হতে হলে, পরমেশ্বর ভগবান গ্রীকৃষ্ণের শ্রণাগত হওয়াই হচ্ছে একমাত্র উপায়। সেই কথাও ভগবদ্গীতায় বলা হয়েছে (মামেব যে প্রপদাতে মায়ামেতাং তরন্তি তে)। তাই বৃঝতে হবে যে, খ্রীবিষ্ণু জড়া প্রকৃতিজ্ঞাত নন, পক্ষান্তরে তিনি হচ্ছেন চিং-জগতের মধ্যমণি। খ্রীবিষ্ণুর কলেবর প্রাকৃত বলে মনে করা অথবা তাঁকে দেবতাদের সমপ্র্যায়ভূক্ত করা সব চাইতে অপরাধ্জনক বিষ্ণুনিন্দা, এবং খ্রীবিষ্ণুর গ্রীপাদপদ্মের প্রতি অপরাধীজনেরা কখনই পারমার্থিক জ্রীবনে উন্নতি সাধন করতে পারে না। তানের বলা হয় মায়ায়াপত্বতজ্ঞানা অর্থাৎ যাদের ফ্রান মায়ার দ্বারা অপহতে হয়েছে।

যে মনে করে যে, শ্রীবিষ্ণুর কলেবর এবং তাঁর আখার মধ্যে পার্থকা রয়েছে, তা হলে বৃথতে হবে যে, সে অজ্ঞানের গভীর অন্ধকারে নিমজ্জিত রয়েছে। শ্রীবিষ্ণুর দেহ এবং শ্রীবিষ্ণুর আখার মধ্যে কোন পার্থকা নেই, কারণ তারা হচ্ছেন অন্ধঞ্জান। এই জড় জগতে জড় দেহ এবং চেতন আখার মধ্যে পার্থকা রয়েছে কিন্তু চিং-জগতে সব কিছুই চিশায়, এবং সেখানে এই রকম কোন পার্থকা নেই। মায়াবাদীদের সব থেকে গাইত অপরাধ হচ্ছে, শ্রীবিষ্ণু এবং জীবকে এক বলে মনে করা। এই সম্পর্কে পদ্ম প্রাণে বর্ণনা করা হয়েছে—

অর্চে বিষ্ণৌ শিলাধীর্ভক্ষুনরমতির্বৈষ্ণবে জাতিবৃদ্ধিঃ।

"যে অর্চামূর্তি বা শ্রীবিঝুর আরাধ্য বিগ্রহকে পাথর বলে মনে করে, শ্রীগুরুদেবকে একজন সাধারণ মানুষ বলে মনে করে এবং বৈষ্ণবে জাতিবৃদ্ধি করে, সে নারকী।" তাই মায়াবাদী সিদ্ধান্ত যে অনুসরণ করে, তার সর্বনাশ হয়।

শ্লোক ১১৬

ঈশ্বরের তত্ত্ব—যেন জ্বলিত জ্বলন । জীবের স্বরূপ—যৈছে স্ফুলিঙ্গের কণ ॥ ১১৬ ॥

# শ্লোকার্থ

"ভগবান হচ্ছেন যেন এক বিশাল স্থালন্ত অগ্নির মতো, এবং জীবের স্বরূপ হচ্ছে সেই অগ্নির স্ফুলিঙ্গের কণার মতো।

# তাৎপর্য

যদিও স্ফুলিঙ্গ এবং একটি বিরাট আগুন, উভয়েরই দহন করার শক্তি রয়েছে, কিন্তু আরির দহনশক্তি এবং স্ফুলিঙ্গের দহলশক্তি এক নয়। কেউ যদি তার স্বরূপগতভাবে একটি ছোট্ট স্ফুলিঙ্গের মতো হয়, তবে কেন সে কৃত্রিমভাবে একটি বিরাট আগুন হওয়ার চেষ্টা করবে? সেটি হচ্ছে অজ্ঞান। পক্ষান্তরে বৃথতে হবে যে, পরমেশ্বর ভগবান এবং অণুসদৃশ জীব, উভয়েরই জড়ের সঙ্গে কোন সম্পর্ক নেই, কিন্তু চিংস্ফুলিঙ্গসদৃশ জীব যথন জড় জগতের সংস্পর্শে আসে, তখন তার অগ্নিসদৃশ গুণগুলি নিভে যায়। সেটিই হচ্ছে বদ্ধ জীবের অবস্থা। যেহেতু তারা জড়া প্রকৃতির সংস্পর্শে এসেছে, তাই তাদের চিন্ময় ওণগুলি প্রায় লুপ্ত হয়ে গোছে। কিন্তু যেহেতু এই সমস্ত চিং-স্ফুলিঙ্গগলি হচ্ছে শ্রীকৃষ্ণের বিভিন্ন অংশ, যে কথা

ভগবান শ্রীকৃষ্ণ ভগবদ্গীতায় বলেছেন (মমৈবাংশঃ), তাই তারা জড় জগতের বন্ধন থেকে মৃক্ত হয়ে, তাদের চিন্ময় স্বরূপে আবার অধিষ্ঠিত হতে পারে। এটি বিশুদ্ধ দার্শনিক উপলব্ধি। ভগবদ্গীতায় চিং-স্ফুলিঙ্গকে সনাতন (নিতা) বলে বর্ণনা করা হয়েছে; তাই জড়া প্রকৃতি বা মায়া তাদের স্বরূপকে নষ্ট করতে পারে না।

কেউ যদি বলে, "এই চিংকণা সৃষ্টি করার কি প্রয়োজন ছিল?" তার উত্তরে বলা যায়, যেহেতু পরমেশ্বর ভগবান হচ্ছেন সর্বশক্তিমান, তাই তাঁর সসীম ক্রিয়াপ্রবৃত্তি এবং অণুক্রিয়াপ্রবৃত্তি রয়েছে। এটি হচ্ছে সর্বশক্তিমান কথাটির অর্থ। সর্বশক্তিমান হতে হলে তাঁর যে কেবল অসীম শক্তিই থাকবে তা নয়, তাঁর অসীম শক্তিও থাকবে। এইভাবে তাঁর সর্বশক্তিমতা প্রদর্শন করার জন্য ভগবান উভয় শক্তিই প্রদর্শন করেন। জীব যদিও ভগবানের অংশ, তবুও সে অণুশক্তিসম্পন্ন। অসীম ক্রিয়াপ্রবৃত্তি থেকে ভগবান ঈশ্বরস্করপ ও চিং-জগতে বৈকুণ্ঠতত্ব প্রকাশ করেন, আর তার অণুক্রিয়া-প্রবৃত্তি থেকে অণুচ্চতন্য-রূপ অনস্ত জীব প্রকাশ করেন; এই প্রবৃত্তিকে 'জীবশক্তি' বলা হয়। ভগবদ্গীতায় ভগবান বলেছেন—

व्यभरतग्रमिञ्चन्ताः श्रकृतिः विक्ति स्म भताम् । कीवज्ञाः मशवादा यसमः धार्यतः कारः ॥

"হে মহাবাহো অর্জুন। এই অপরা প্রকৃতির অতীত আমার আর একটি পরা প্রকৃতি আছে। সেই প্রকৃতি চৈতনা-স্বরূপা ও স্কীবভূতা, সেই শক্তি থেকে দ্বীবসমূহ নিঃসৃত হয়ে জড় জগৎকে ভোগ করার জন্য সংগ্রাম করছে এবং এই জগৎকে ধারণ করে আছে" (ভগবদৃগীতা ৭/৫)। জীবভূত বা জীবেরা তাদের অণুসদৃশ শক্তির দ্বারা এই জড় জগৎকে নিয়ন্ত্রণ করছে। সাধারণত মানুষ বৈজ্ঞানিক এবং যন্ত্রবিংদের কার্যকলাপ দেখে বিশ্বয়াভিভূত হয়। মায়ার প্রভাবে ভারা মনে করে যে, ভগবানের কোন প্রয়োজন নেই, এবং তারাই সব কিছু করতে পারে, কিন্তু প্রকৃতপক্ষে তারা তা পারে না। যেহেতু এই জগৎ সীমিত, তাই তাদের অভিজ্বও সীমিত। এই জগতে সব কিছুই সসীম, তাই এখানে সৃষ্টি, স্থিতি এবং বিনাশ রয়েছে। কিন্তু অসীম শক্তির জগৎ—চিং-জগতে সৃষ্টিও নেই, ধ্বংসও নেই।

পরমেশ্বর ভগবানের যদি অসীম শক্তি ও সসীম শক্তি, এই উভয় শক্তি না থাকত, তা হলে তাঁকে সর্বশক্তিমান বলা যেত না। অণোরণীয়ান্মহতো মহীয়ান্— তিনি মহন্তম থেকেও মহন্তর এবং ক্ষুদ্রতম থেকেও ক্ষুদ্রতর। তিনি জীবরূপে ক্ষুদ্রতম থেকেও ক্ষুদ্রতর এবং ক্ষুদ্রতম থেকেও মহন্তর। যদি কাউকে নিয়ন্ত্রণ করার না থাকে, তা হলে ভগবানের ঈশ্বরত্ব প্রতিপন্ন হয় না, ঠিক যেমন প্রজা না থাকলে রাজা হওয়ার কোন অর্থই হয় না। সমস্ত প্রজারই যদি রাজা হয়ে যায় তা হলে রাজা আর সাধারণ নাগরিকের মধ্যে কোন পার্থক্য থাকে না। সূত্রাং ভগবান যেহেতু পরম ঈশ্বর, তাই তাঁর নিয়ন্ত্রণ করার জগৎ থাকতেই হবে। জীবের অক্তিত্বের মৌলিক তত্ত্বকে বলা হয় চিছিলাস। সর্বশক্তিমান ভগবান জীবরূপে আনন্দদায়িনী শক্তিকে প্রকাশ করেন। বেদান্ত-সূত্রে ভগবানকে আনন্দময়োহভাসাৎ বলে বর্ণনা করা হয়েছে। তিনি হচ্ছেন আনদের উৎস, এবং যেহেতু তিনি আনন্দ উপভোগ করতে চান, তাই তাকে আনন্দ দেওয়ার বা আনন্দ উপভোগ করার প্রবণ্টা উদ্রেক করার শক্তি অপরিহার্য। পরমতত্ত্ব সম্বন্ধে এটিই হচ্ছে পূর্ণ দার্শনিক সিদ্ধান্ত।

শ্লোক ১১৭
জীবতত্ত্ব—শক্তি, কৃষ্ণতত্ত্ব—শক্তিমান্ ৷
গীতা-বিষ্ণুপুরাণাদি তাহাতে প্রমাণ ॥ ১১৭ ॥
শ্লোকার্থ

"জীবতত্ত্ব হচ্ছে শক্তি, শক্তিমান নয়। শক্তিমান হচ্ছেন খ্রীকৃষ্ণ। ভগবদ্গীতা, বিষ্ণুপুরাণ আদি বৈদিক শাস্ত্রে তা অত্যন্ত স্পষ্টভাবে প্রমাণিত হয়েছে।

## তাৎপর্য

পূর্বেই বিশ্লেষণ করা হয়েছে যে, পারমার্থিক পথে উন্নতি সাধন করার জন্য তিনটি প্রস্থান রয়েছে—ন্যায়-প্রস্থান (বেদান্ত-দর্শন), শ্রুতি-প্রস্থান (উপনিষদ ও বৈদিক মন্ত্রসমূহ) এবং স্মৃতি-প্রস্থান (ভগবদৃগীতা, মহাভারত, পুরাণ ইত্যাদি)। দুর্ভাগ্যবশত মায়াবাদীরা স্মৃতি-প্রস্থান স্বীকার করে না। স্মৃতি বলতে বৈদিক প্রমাণভিত্তিক দিদ্ধান্তকে বোঝায়। কখনও কখনও মায়াবাদীরা ভগবদৃগীতা এবং পুরাণের প্রমাণিকতা স্বীকার করে না। একে বলা হয় অর্ধকুকুটী ন্যায়। কেউ যদি বৈদিক শাস্ত্র বিশ্বাস করে, তা হলে তাকে মহান আচার্যদের স্বীকৃত সমস্ত বৈদিক শাস্ত্র স্বীকার করেতে হবে, কিন্তু এই সমস্ত মায়াবাদী দার্শনিকরা কেবল ন্যায়-প্রস্থান এবং শ্রুতি প্রস্থান বর্জন করে। এখানে শ্রীটেতনা মহাপ্রত্রুত্ব ভগবদৃগীতা, বিষ্ণুপুরাণ ইত্যাদি স্মৃতি-প্রস্থানের প্রমাণ প্রদর্শন করেছেন। ভগবদৃগীতা, মহাভারত এবং পুরাণ আদি বৈদিক শাস্ত্রের বর্ণনা স্বীকার করলে, পরমেশ্বর ভগবানকে না মেনে পারা যায় না। শ্রীটেতন্য মহাপ্রত্বুত তাই ভগবদৃগীতার (৭/৫) একটি প্লোকের উদ্বৃতি দিয়েছেন।

#### গ্রোক ১১৮

অপরেয়মিতস্তুন্যাং প্রকৃতিং বিদ্ধি মে পরাম্। জীবভূতাং মহাবাহো যয়েদং ধার্যতে জগৎ ॥ ১১৮ ॥

#### শব্দার্থ

অপরা—নিকৃষ্টা শক্তি, ইয়ম্—এই জড় জগৎ, ইতঃ—এর অতীত; তৃ—কিন্তু, অন্যাম্—আর একটি, প্রকৃতিম্—শক্তি, বিদ্ধি—জেনে রাখ, মে—আমার, পরাম্— উৎকৃষ্ট শক্তি; জীব-ভৃতাম্—তারা হচ্ছে জীব, মহা-বাহো—হে পরাক্রমশালী; যয়া—যার দ্বারা, ইদং—এই; ধার্যতে—ধারণ করে আছে; জগৎ—জড় জগৎ।

### অনুবাদ

" 'হে মহাবাহো অর্জুন, এই অপরা প্রকৃতির অতীত আমার আর একটি পরা প্রকৃতি রয়েছে। সেই প্রকৃতি চৈতন্য-স্বরূপা ও জীবভূতা; সেই শক্তি থেকে জীবসমূহ নিঃসৃত হয়ে জড় জগৎকে ধারণ করে আছে।'

#### তাৎপর্য

ভগবদ্গীতায় বর্ণনা করা হয়েছে যে, মাটি, জল, আগুন, বায়ু এবং আকাশ. এই পঞ্চন্তরপ স্থুল জগৎ, এবং মন বৃদ্ধি ও অহংকাররপ সৃক্ষা জগৎ—এই অষ্ট প্রকারে বিভক্ত প্রকৃতি—অপরা' বা 'জড়া'; এর নাম 'মায়া প্রকৃতি'। ভগবদ্গীতায় বর্ণনা করা হয়েছে, মম মায়া দূরতায়া—মায়া নামক ভগবানের এই নিকৃষ্টা শক্তি এই প্রবল যে, যদিও এই শক্তিসস্তৃত নায়, তবুও এই নিকৃষ্টা প্রকৃতির মহতী শক্তির প্রভাবে জীব তার স্বরূপ বিশৃত হয়ে, এই মায়ার দ্বারা আবদ্ধ হয়ে পড়ে। প্রীকৃষ্ণ স্পষ্টভাবে বলেছেন যে, এই জড়া প্রকৃতির অতীত জীবভূত নামে আর একটি উৎকৃষ্টা প্রকৃতি রয়েছে। সমস্ত জীব সেই উৎকৃষ্টা প্রকৃতিভাত। কিন্তু সেই উৎকৃষ্টা প্রকৃতিজাত জীব যথন জড়া প্রকৃতির সংস্পর্শে আসে, তথন তার সমস্ত কার্বকলাপ সেই জড়া প্রকৃতিতেই সম্পাদিত হয়।

পরম কারণ হচ্ছেন খ্রীকৃষ্ণ (জন্মাদাসা যতঃ), যিনি বিভিন্নভাবে ক্রিয়াশীল সমস্ত শক্তির উৎস। ভগবানের উৎকৃষ্টা এবং নিকৃষ্টা, উভয় শক্তিই রয়েছে, এবং তাদের মধ্যে পার্থক্য হচ্ছে যে, উৎকৃষ্টা প্রকৃতি বাস্তব, কিন্তু নিকৃষ্টা প্রকৃতি সেই উৎকৃষ্টা প্রকৃতির প্রতিফলন। দর্পণে অথবা জলে সূর্যের প্রতিবিশ্বকে সূর্য বলেই মনে হয়, কিন্তু প্রকৃতপক্ষে তা সূর্য নয়। তেমনই, জড় জগৎ হচ্ছে চিজ্জগতের প্রতিফলন। আপাতদৃষ্টিতে যদিও তা বাস্তব কলে মনে হয়, কিন্তু প্রকৃতপক্ষে তা নয়; তা কেবল অনিতা প্রতিবিদ্ধ মাত্র, কিন্তু চিং-জগং হচ্ছে বাস্তব। স্কৃল এবং সুক্ষ্মরূপ জড় জগং কেবল চিং-জগতের প্রতিবিদ্ধ মাত্র।

জীব জড় জগৎ-সম্ভূত নয়, সে হচ্ছে চিন্ময় শক্তি, কিন্তু জড় জগতের সংস্পর্শে আসার ফলে সে তার পরিচয় বিশ্বত হয়েছে। তার ফলে জীব নিজেকে জড় বলে মনে করে যন্ত্রবিং, বৈজ্ঞানিক, দার্শনিক ইত্যাদি রূপে প্রবল উদ্যুমে জড় কার্যকলাপে লিপ্ত হয়েছে। দে জানে না যে, তার জভ দেহটি তার স্বরূপ নয়, তার স্বরূপে সে হচ্ছে চিন্ময় আত্মা। এইভাবে তার প্রকৃত স্বরূপ বিস্মৃত হওয়ার ফলে. সে এই জড় জগতে বেঁচে থাকার জনা কঠোর জীবন সংগ্রামে লিপ্ত হয়। এই আন্তর্গাতিক কৃষ্ণভাবনামৃত আন্দোলন জীবের সেই স্বরূপগৃত চেতনার পুনর্জাগরণের চেষ্টা করছে। বিশাল গগনচম্বী অট্রালিকা তৈরি, মহাশুনো উপগ্রহ ক্ষেপণ ইত্যাদি কার্যকলাপের মাধ্যমে তার বৃদ্ধিমন্তার পরিচয় পাওয়া যায়, কিন্তু এই ধরনের বৃদ্ধিমতা উন্নতির পরিচায়ক নয়। তার একমাত্র কর্তব্য এই জড জগতের বন্ধন থেকে মৃক্ত হওয়া। সেটি সকলেরই জানা আবশাক। জড কার্যকলাপে চিত্ত মহা থাকার ফলে, তাকে বারংবার এই ভড় জগতে ছাড দেহ ধারণ করতে হয়। যদিও সে ভ্রান্তভাবে নিছেকে অত্যন্ত বৃদ্ধিমান বলে দাবি করছে. কিন্ত জভ জগতের পরিপ্রেক্ষিতে সে মোটেই বৃদ্ধিমান নয়। যখন আমরা কৃষ্ণভাবনামূত আন্দোলনের কথা বলি যা মানুষের যথার্থ বৃদ্ধিমন্তার বিকাশ করার পথ প্রদর্শন করছে, তখন বন্ধ জীব এই আন্দোলনকে ভল বোঝে। জড-জাগতিক কার্যকলাপে সে এতই মগ্ন যে, সে বৃঞ্জতে পারে না বভ বভ বাভি করা, চওভা রাস্থা তৈরি করা, আর গাড়ি তৈরি করার উধের্ব তার আর কোন প্রয়োজনীয় কার্য থাকতে পারে। এটিই হচ্ছে *মায়য়াপহ্বতঞ্জানা* বা মায়ার প্রভাবে বন্ধিভ্রষ্ট হওয়ার প্রমাণ। জীব যখন এই ভ্রান্ত ধারণা থেকে মুক্ত হয়, তখন তাকে বলা হয় মুক্ত জীব। এইভাবে যথার্থ মৃত্তিলাভ করলে, তখন আর সে এই জড জগতের পরিপ্রেক্ষিতে নিজের পরিচয় প্রদান করে না। মক্তির লক্ষণ হচ্ছে, জড-জাগতিক কার্যকলাপে ভায়ভাবে লিপ্ত থাকার পরিবর্তে চিন্ময় কার্যকলাপে মগ্ন হওয়া।

ভগবস্তুক্তি হচ্ছে চিন্ময় জীবাত্মার চিন্ময় ক্রিয়া। মায়াবাদীরা চিন্ময় ক্রিয়ার সঙ্গে জড় ক্রিয়ার পার্থকা বুঝতে পারে না। কিন্তু ভগবদ্গীতায় (১৪/২৬) প্রতিপন্ন হয়েছে—

> घा९ ह त्याश्वाचिहातव चिक्तत्यातव स्मवटः । म .थनान् मघञीरेणजन् बच्चच्याय कद्मरः ॥

যিনি অব্যভিচারিণী ভক্তিযোগে যুক্ত হয়েছেন, তিনি তৎক্ষণাৎ ব্রহ্মভূত স্তরে উন্নীত হন, তখন আর তিনি এই জড় জগতে থাকেন না, তিনি চিন্ময় স্তারে অধিষ্ঠিত হন। ভগবন্তজি হচ্ছে চেতনার পূর্ণ বিকাশ বা পুনর্জাগরণ। জীব যখন সদ্ভকর নির্দেশনায় চিন্ময় ভগবত্তক্তি সম্পাদন করে, তখন সে পূর্ণজ্ঞান প্রাপ্ত হয়, এবং ফুদরঙ্গম করতে পারে যে, সে ভগবান নয়, পক্ষান্তরে সে হচ্ছে ভগবানের নিত্য দাস। খ্রীটেতন্য মহাপ্রভূ সেই সম্বন্ধে বলেছেন, জীবের 'স্বরূপ' হয়— কুষ্ণের 'নিতাদাস' (প্রীটেতনা চরিতামৃত মধ্য ২০/১০৮)। যতক্ষণ পর্যন্ত না জীব এই সিদ্ধানে উপনীত হচ্ছে, তভক্ষণ তাকে অজ্ঞানের অফকারে আচ্ছন্ন থাকতে হয়। ভগবদ্গীতাতেও (৭/১৯) সেই তত্ত্ব প্রতিপন্ন করে ভগবান বলেছেন, বহুনাং জন্মনামন্তে জ্ঞানবান্ধাং প্রপদ্যতে—''বহু বহু জন্ম-জন্মান্তরে জীবন সংগ্রামে লিপ্ত থেকে এবং জ্ঞানের অন্বেষণ করে জীব যথন পূর্ণজ্ঞানে অধিষ্ঠিত হয়, তখন সে আমার শরণাগত হয়।" এই ধরনের মহাত্মা অত্যন্ত দুর্লভ। অতএব মায়াবাদীদের যদিও অত্যন্ত জ্ঞানী বলে মনে হয়, কিন্তু তারা এখনও পূর্ণজ্ঞান লাভ করতে পারেনি। সেই পূর্ণজ্ঞানে উপনীত হতে হলে, তাদের অবশাই স্বতঃস্ফুর্তভাবে গ্রীকৃষ্ণের শরণাগত হতে হবে।

#### त्यांक ११५

বিষ্ণুশক্তিঃ পরা প্রোক্তা ক্ষেত্রজ্ঞাখ্যা তথাপরা। অবিদ্যাকর্মসংজ্ঞান্যা তৃতীয়া শক্তিরিষ্যতে ॥ ১১৯॥

## শকার্থ

বিকৃ-শক্তিঃ—ভগবান গ্রীবিষ্ণুর শক্তি, পরা—চিন্ময়, প্রোক্তা—উক্ত হয়, ক্ষেত্রজ্ঞ-আখ্যা—ক্ষেত্ৰজ্ঞ নামক শক্তি; তথা—তেমনই, পরা—চিন্ময়; অবিদ্যা—অজ্ঞান, কর্ম—সকাম কর্ম; সংজ্ঞা—পরিচিত; জন্যা—জন্য; তৃতীয়া—তৃতীয়; শক্তিঃ—শক্তি; ইষ্যতে—এইভাবে পরিচিত।

## অনুবাদ

" বিকুশক্তি তিন প্রকার—পরা, ক্ষেত্রজ্ঞা ও অবিদ্যা। পরাশক্তি হচ্ছে চিং-শক্তি; ক্ষেত্রজ্ঞাশক্তি হচ্ছে জীবশক্তি, যা পরাশক্তি সম্ভূত হলেও অবিদ্যার দ্বারা আচ্ছন হতে পানে; এবং তৃতীয় শক্তিটি হচ্ছে কর্মসংজ্ঞারূপা অবিদ্যা শক্তি অর্থাৎ

# তাৎপর্য

পঞ্চতত্ত্বের মাহাত্মা

ভগবদৃগীতা থেকে উদ্ধৃত পূর্ববর্তী শ্লোকে প্রতিপন্ন হয়েছে যে, জীব ভগবানের শক্তি। ভগবান শক্তিমান এবং তাঁর বহুবিধ শক্তি রয়েছে (পরাস্য শক্তিবিবিধৈব শ্রায়তে)। বিষ্ণুপুরাণ থেকে উদ্ধৃত এই শ্লোকটিতেও তা প্রতিপন্ন হয়েছে। বিভিন্ন প্রকারের শক্তি রয়েছে, এবং তাদের তিনটি শ্রেণীতে বিভক্ত করা হয়েছে—চিন্ময় শক্তি, তটস্থা শক্তি এবং বহিরঙ্গা শক্তি।

চিৎ-শক্তি চিৎ-জগতে প্রকাশিত। শ্রীকৃষ্ণের নাম, রূপ, গুণ, লীলা, পরিকর আদি সব কিছুই চিন্ময়। সেই সম্বন্ধে ভগবদ্গীতাতেও বলা হয়েছে—

> অজোহপি সন্নবায়াত্মা ভূতানামীশ্বরোহপি সন্। **अकृ**जिः स्रामिष्ठां मखनागान्यमायसः ॥

"যদিও আমি জন্মরহিত এবং আমার চিন্ময় দেহ অব্যয় এবং যদিও আমি সব কিছুর অধীশ্বর, তবৃও আমি আমার স্বীয় প্রকৃতিকে আশ্রয় করে আথ্মমায়ায় জন্মগ্রহণ করি" (ভগবদ্গীতা ৪/৬)। আত্মমায়া বলতে চিচ্ছক্তিকে বোঝায়। এই ব্রহ্মাণ্ডে বা অন্য কোন ব্রহ্মাণ্ডে শ্রীকৃষ্ণ অবতীর্ণ হন তার চিৎ-শক্তির প্রভাবে। আমরা জন্মগ্রহণ করি জড়া প্রকৃতির নিয়মে কর্মফলের বন্ধন অনুসারে, কিন্তু বিষ্ণুপুরাণের বর্ণনা অনুসারে, ক্ষেত্রজ্ঞ বা জীব পরা প্রকৃতি সম্ভূত; তাই আমরা যখন জড়া প্রকৃতির বন্ধন থেকে মৃক্ত হই, তখন আমরাও চিৎ-জগতে প্রবেশ করতে পারি।

জড়া প্রকৃতি হচ্ছে অবিদ্যা শক্তি বা চিৎ-জগৎ সম্বন্ধে পূর্ণ অজ্ঞান। জড় জগতে জীব জড়সুখ ভোগের আশায় নানা রকম সকাম কর্মে লিপ্ত হয়। এই কলিয়গে তা অত্যন্ত প্রবলভাবে প্রকাশিত, কারণ মানব-সমাজ চিন্ময় প্রকৃতি সম্বন্ধে সম্পূর্ণভাবে অস্ত্র থেকে জড়-জাগতিক কার্যকলাপের মহতী আয়োজনে ব্যস্ত। এই যুগের মান্য তাদের চিন্ময় স্বরূপ সম্বন্ধে প্রায় সম্পূর্ণরূপে অল্প। তারা মনে করে যে, জড উপাদানগুলি থেকে তাদের সৃষ্টি হয়েছে এবং সেই জড় দেহটির বিনাশে সব কিছুই শেষ হয়ে যাবে। তাই তারা স্থির করেছে যে, জড় ইন্দ্রিয় সমন্বিত এই জড় দেহটি যতক্ষণ রয়েছে, ততক্ষণ পূর্ণমাত্রায় ইক্রিয়সুখ উপভোগ করে যেতে হবে। যেহেতৃ তারা নান্তিক, ভাই তারা পুনর্জন্ম বিশ্বাস করে না। এই শ্লোকে এই সমস্ত কার্যকলাপকে অবিদ্যাকর্মসংজ্ঞান্যা বলে বর্ণনা করা হয়েছে।

অবিদ্যা বা জড়শক্তি ভগবানের চিৎ-শক্তি থেকে ভিন্ন। তাই যদিও তা ভগবানেরই শক্তি, তবুও ভগবান তাতে উপস্থিত থাকেন না। ভগবদ্গীতাতেও ভগবান বলেছেন, মংস্থানি সর্বভৃতানি— "সব কিছুই আমাকে আশ্রয় করে বিরাম্ভ

করছে।" (ভগবদ্গীতা ৯/৪) এই উক্তি থেকে স্পষ্টভাবে প্রতীয়মান হয় যে, সব কিছই ভগবানের শক্তিকে আশ্রয় করে রয়েছে। যেমন, গ্রহ-নক্ষত্রওলি মহাশূনের আশ্রয়ে রয়েছে, যা হচ্ছে শ্রীকৃষ্ণের বহিরদা শক্তি। ভগবন্গীতায় শ্রীকৃষ্ণ বলেছে --

> ভূমিরাপোহনলো বায়ুঃ খং মনো বৃদ্ধিরেব চ। **ष्यश्कात है**जीयः या जिल्ला প्रकृतित्रष्ठेथा ॥

"ভূমি, জল, আগুন, বায়ু, আকাশ, মন, বৃদ্ধি এবং অহংকার—এই আটটি উপাদান দিয়ে আমার ভিন্না প্রকৃতি গঠিত হয়েছে" (*ভগবদ্গীতা* ৭/৪)। আপাতদৃষ্টিতে মনে হয় যেন ভগবানের ভিন্না প্রকৃতি স্বতন্ত্রভাবে ক্রিয়া করছে, কিন্তু এখানে বলা হয়েছে যে, সেই শক্তিওলি অবশ্যই বাস্তব, কিন্তু সেইওলি ভিন্না মাত্র—স্বতন্ত্র নয়।

একটি ব্যবহারিক দৃষ্টান্তের মাধ্যমে এই ভিন্না প্রকৃতিকে উপলব্ধি করা যায়। আমি dictaphone (কথা রেকর্ড করার এক প্রকার যন্ত্র বিশেষ)-এ কথা বলে গ্রন্থ রচনা করি, আর dictaphone-এর টেপটি যখন বাজানো হয়, তখন মনে হ্য় যেন আমিই কথা বলছি, কিন্তু প্রকৃতপক্ষে আমি কথা বলছি না। আমি কথা বলেছি, এবং dictaphone যন্ত্রে আমার সেই কথাওলি বাণীবদ্ধ করা হয়েছে. যা আমার থেকে ভিন্ন, কিন্তু তা আমারই মতো ক্রিয়া করে। তেমনই, জড়া প্রকৃতি মূলত পরমেশ্বর ভগবান থেকেই উদ্ভত, কিন্তু তা ভিন্নভাবে ক্রিয়া করে, যদিও ভগবানই সেই শক্তি সরবরাহ করেছেন। *ভগবদ্গীতাতেও* তার বিশ্লেষণ হয়েছে। *ময়াধাক্ষেণ প্রকৃতিঃ সূয়তে সচরাচরম্*—"এই জড়া প্রকৃতি আমার পরিচালনায় পরিচালিত হচ্ছে, এবং হে কৃতীপুত্র । তা চরাচর জগৎ প্রসব করে।" (ভগবদ্গীতা ৯/১০) পরমেখর ভগবানের অধ্যক্ষতায় জড়া প্রকৃতি ক্রিয়া করে, এবং আপাতদৃষ্টিতে মনে হয় যেন তা স্বতন্ত্রভাবে ক্রিয়া করছে, কিন্তু প্রকৃতপক্ষে তা স্বতন্ত্র নয়।

বিষ্ণু পুরাণ থেকে উদ্ধৃত এই শ্লোকটিতে পরমেশ্বর ভগবানের শক্তিকে তিনটি ভাগে ভাগ করা হয়েছে—যথা, চিৎ-শক্তি বা ভগবানের অন্তরঙ্গা শক্তি, তটস্থা বা ক্ষেত্রজ্ঞ (জীব) শক্তি এবং প্রমেশ্বর ভগবান থেকে ভিন্না বহিরঙ্গা শক্তি বা জড় শক্তি। খ্রীল ব্যাসদেব যখন ধ্যানের মাধ্যমে প্রমেশ্বর ভগবানকে দর্শন করেন, তখন তিনি ভগবানের পশ্চাতে দণ্ডায়মানা মায়াশক্তিকেও দর্শন করেছিলেন (অপশ্যৎ পুরুষং পূর্ণং মায়াঞ্চ তদপাশ্রয়ম্)। ব্যাসদেব বুঝতে পেরেছিলেন যে, এটি হচ্ছে ভগবানের ভিন্না শক্তি বা মায়াশক্তি, যা জীবের জ্ঞান আচ্ছন্ন করে (*যয়া সম্মোহিতো* জীব আত্মানং ত্রিগুণাত্মকম্)। ভিন্না, জড়া প্রকৃতি জীবকে মোহাচ্ছন্ন করে এবং

তার প্রভাবে দ্রীব দ্রীবনের উদ্দেশ্য বিশ্বত হয়ে কঠোর পরিশ্রম করে। দূর্ভাগ্যবশত তাদের প্রায় সকলেই মনে করে যে, তাদের দেহটিই হচ্ছে তাদের স্বরূপ এবং জড় ইন্দ্রিওলি উপভোগ করাই হচ্ছে তাদের জীবনের চরম লক্ষা, কারণ মৃত্যুর পর সব কিছু শেষ হয়ে যাবে। এই নান্তিক দর্শন বহুকাল পূর্বে ভারতবর্ষে চার্বাক মুনি কর্তৃক প্রবর্তিত হয়ে প্রসার লাভ করেছিল। তাঁর মতে-

পঞ্চতত্ত্বের মাহাত্মা

यगः कृशा पुठः भिरवः गावब्हीरवः मृथः खीरवः। ভশ্মীভূতসা দেহসা কৃতঃ পুনরাগমনো ভবেৎ ॥

তাঁর মতে যতদিন পর্যন্ত জীবন আছে, ততদিন যত পারা যায় ঘি থেতে হবে। ভারতবর্ষে ঘি থেকে নানা রকম উপাদেয় খাবার তৈরি করা হয়। যেহেত সকলেই ভাল খাবার খেতে চায়, তাই যত সম্ভব ঘি খাওয়ার জন্য চার্বাক মূনি উপদেশ দিয়েছেন। কেউ বলতে পারে, "আমার টাকা নেই। তা হলে আমি ঘি খাব কি করে?" তাই চার্বাক মূনি বলেছেন, "তোমার যদি টাকা না থাকে, তা হলে ভিক্ষা করে হোক, ধার করে হোক, চুরি করে হোক, যেভাবেই হোক না কেন ঘি সংগ্রহ করে জীবনটাকে উপভোগ কর।" যদি কেউ বলে যে, ঋণ করা অথবা চরি করার মতো অবৈধ কর্ম করলে, পরবর্তী জীবনে তার ফল ভোগ করতে হবে। তার উত্তরে চার্বাক মুনি বলেছেন, "ফলভোগ করার দায়িত্ব নেই, কারণ মৃত্যুর পর দেহ যখন ভশ্মীভূত হয়ে যাবে, তখন সব কিছু শেষ হয়ে যাবে।" একে বলা হয় অজ্ঞান। *ভগবদগীতা* থেকে জানা যায় যে, দেহের বিনাশ হলেও আত্মার বিনাশ হয় না (ন হন্যতে হন্যমানে শরীরে)। দেহের বিনাশ মানে হচ্ছে অপর আর একটি দেহ লাভ করা (তথা দেহান্তরপ্রাপ্তিঃ)। তাই অবৈধ কর্ম করা বা পাপ করা অত্যন্ত বিপজ্জনক। আত্মা এবং তার দেহাত্তর সম্বন্ধে কোন জ্ঞান না থাকার ফলে, মানুষ মায়ার প্ররোচনায় নানা রকম পাপকর্মে লিপ্ত হয়। তারা মনে করে যে, চিন্ময় অস্তিত্ব সম্বন্ধে কোন জ্ঞান ছাড়াই, কেবল জড় জ্ঞানের প্রভাবে তারা সুখী হতে পারবে। তাই জড় হুগৎ এবং তার ক্রিয়াকে এখানে *অবিদাকর্ম* সংজ্ঞানা। বলে বর্ণনা করা হয়েছে।

জ্বভা প্রকৃতির প্রভাবে আচ্চন্ন মানুষের অজ্ঞানান্ধকার দূর করার জন্য ভগবান এই ভড় ছগতে অবতরণ করেন (*যদা যদা হি ধর্মস্য গ্রানির্ভবতি ভারত*)। জীব যখন তার স্বরূপ ভ্রন্থ হয়, তখন ভগবান এসে তাদের শিক্ষা দেন, সর্বধর্মান পরিত্যজা মামেকং শরণং ব্রজ—"হে জীবগণ! তোমাদের সব রকম জড় কার্যাদি পরিত্যাগ করে কেবল আমার শরণাগত হও, তা হলে আমি তোমাদের রক্ষা করব।" (ভগবদগীতা ১৮/৬৬)

চার্বাক মৃনির নির্দেশ হচ্ছে ঝণং কৃত্বা ঘৃতং পিবেং। এইভাবে দেখা যায় যে, ভারতবর্বের সব থেকে বড় নাস্তিকও নির্দেশ দিছেন যি খাওয়ার জন্য, মাংস খাওয়ার জন্য নয়। মানুষ যে বাঘ অথবা কুকুরের মতো মাংস খাবে, তা কেউ কখনও কল্পনাও করতে পারত না, কিন্তু আজকের মানুষ এতই অধঃপতিত হয়েছে যে, তারা পশুর মতো হয়ে গোছে। সূত্রাং আধুনিক সভ্যতাকে মানব-সভ্যতা বলা যায় না।

# শ্লোক ১২০ হেন জীবতত্ত্ব লঞা লিখি' পরতত্ত্ব । আচ্ছন্ন করিল শ্লোষ্ঠ ঈশ্বর-মহত্ত্ব ॥ ১২০ ॥

# শ্লোকার্থ

"মারাবাদ দর্শন এতই নীচ যে, জীবকে ভগবান বলে বর্ণনা করা হয়েছে। তার ফলে পরতত্ত্ব পরমেশ্বর ভগবানের মহিমা এবং শ্রেষ্ঠত্ব আচ্ছাদিত হয়েছে।

#### তাৎপর্য

এই সম্পর্কে শ্রীল ভক্তিবিনোদ ঠাকুর বলেছেন যে, সমস্ত বৈদিক শাস্ত্রে জীবতত্বকে ভগবানের শক্তি বলে উল্লেখ করা হয়েছে। কেউ যদি অণুসদৃশ ভগবং-শক্তি জীবকে পরমন্ত্রন্ধ পরমেশ্বর ভগবানের সঙ্গে সমান বলে মনে করে, তা হলে বৃথতে হবে যে, তার সেই দর্শন সম্পূর্ণভাবে ভ্রান্ত। দূর্ভাগ্যবশত, শ্রীপাদ শঙ্করাচার্য জেনে শুনেই এই প্রান্ত দর্শন প্রচার করেছেন। তাই তার সমস্ত দর্শন ভূলের ভিত্তিতে প্রতিষ্ঠিত এবং তা বিপথে পরিচালিত করে মানুষকে নান্তিকে পরিণত করে, এবং তাদের জীবনের উদ্দেশ্য ব্যর্থ হয়। ভগবদ্গীতার বর্ণনা অনুসারে মানব-জীবনের উদ্দেশ্য হছে, পরমেশ্বর ভগবানের শরণাগত হওয়ার মাধ্যমে ভগবদ্বতে পরিণত হওয়া। কিন্তু মায়াবাদ দর্শন ভগবানের অন্তিত্ব অস্বীকার করে জীবকে ভ্রান্ত পথে পরিচালনা করে এবং তার ফলে জীব মনে করে যে, সে-ই হছে পরম ঈশ্বর। এইভাবে তা শত সহস্থ নিরীহ মানুষকে বিপথে পরিচালিত করে।

বেদান্ত-সূত্রে ব্যাসদেব বর্ণনা করেছেন যে, পরমেশ্বর ভগবান হচ্ছেন সর্বশক্তিমান এবং চিং ও অচিং সব কিছুই তাঁর শক্তি থেকে প্রকাশিত হয়েছে। পরমব্রহ্ম পরমেশ্বর ভগবান সব কিছুইই উৎস (জন্মাদ্যস্য যতঃ), এবং সব কিছুই ভগবানের বিভিন্ন শক্তির প্রকাশ। সেই কথা বিষ্ণু পূরাণেও বর্ণিত হয়েছে—

# একদেশস্থিতস্যাগ্নের্জ্যোৎস্মা বিস্তারিণী যথা। পরস্য ব্রহ্মণঃ শক্তিস্তথেদম্মখিলং জগুৎ॥

"অগ্নি যেমন এক স্থানে অবস্থিত থেকেও সর্বত্র তার কিরণ বিস্তার করে, তেমনই, পরমেশ্বর ভগবানের শক্তির প্রভাবে সমস্ত জগতের প্রকাশ হয়েছে।" এই দৃষ্টান্ডটি অভাত উজ্জ্বল। তেমনই, আবার বর্ণনা করা হয়েছে যে, এই জড় জগতের সব কিছুই যেমন সূর্যের শক্তি সৃষ্কিরণের উপর নির্ভর করে বিরাজ করে, তেমনই সব কিছুই পরমেশ্বর ভগবানের চিং-শক্তি এবং জড় শক্তিকে নির্ভর করে বিরাজ করে। গ্রীকৃষ্ণ যদিও তাঁর নিভাধাম গোলোক-বৃদাবনে থাকেন (গোলোক এব নিবসভাথিলাস্বাভূতো), যেখানে নিরন্তর তাঁর গোপসখা এবং ব্রজগোপিকাদের সঙ্গে অপ্রাকৃত লীলাবিলাস করা সন্ত্বেও, তিনি সর্বত্রই বিরাজমান, এমন কি ব্রজ্ঞাণ্ডের প্রতিটি অণুপরমাণ্তেও (অণ্ডান্তরস্থপরমাণুচয়ান্তরস্থম্)। এটি হচ্ছে বেদের ভথা। দুর্ভাগ্যবশত, যায়াবাদ দর্শন জীবকে পরমেশ্বর বলে দাবি করে মানুষকে বিভাগ্ত করছে এবং সমস্ত জগৎ জুড়ে ব্যাপকভাবে নান্তিকাবাদ প্রচার করে জগতের সর্বনাশ করছে। পরমেশ্বর ভগবানের যহিমা এবং শ্রেষ্ঠত্ব আচ্ছাদিত করে, মায়াবাদ দর্শন মানব সমাজের সব-চাইতে বড় ক্ষতি সাধন করেছে। এই জঘন্য মায়াবাদ দর্শন প্রতিহত করার জন্য শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভু হরেকক্ষ মহামশ্রের প্রচার করেছেন।

रतनीय रतनीय रतनीय क्वनम् । कली नारभुव नारभुव नारभुव शिवनगुथा ॥

"কলহ এবং প্রবঞ্চনার যুগ, এই কলিযুগে ভববন্ধন মোচনের একমাত্র উপায় হচ্ছে ভগবানের দিবানাম কীর্তন করা। এ ছাড়া আর কোন উপায় নেই, আর কোন উপায় নেই, আর কোন উপায় নেই।" মানুষকে কেবল হরেকৃষ্ণ মহামন্ত্র কীর্তন করতে হবে এবং তার ফলে তারা ধীরে ধীরে বুঝতে পারবে যে, তারা পরমেশ্বর ভগবান নয়, তারা হচ্ছে ভগবানের নিত্য সেবক। এইভাবে মায়াবাদ দর্শনের প্রভাব থেকে তারা মুক্ত,হবে। জীব যখন পরমেশ্বর ভগবানের সেবায় যুক্ত হয়, তখন সে ভববন্ধন থেকে মুক্ত হয়।

माः ह स्यारंगिनिहासम् एकिस्यारंगन स्मरहा । प्र थमान ममजीरेजाजान बन्नाज्यास कन्नाज ॥

"কেউ যখন পূর্ণরূপে ভগবদ্ধক্তিতে যুক্ত হয়, তখন আর কোন অবস্থাতেই তার প অধঃপতন হয় না, তখন সে ত্রিগুণাঘিকা জড় জগতের স্তর অতিক্রম করে ব্রহ্মভূত স্তরে অধিষ্ঠিত হয়।" (*ভগবদ্গীতা* ১৪/২৬) তাই যে সমস্ত মূর্য জীব মনে 224

করে যে ভগনান নেই, অথবা যদি তিনি থেকেও থাকেন তবে তিনি নিরাকার এবং নির্বিশেষ, আর মনে করে তারাই হচ্চে এক-একটি ভগবান, তাহলে তাদের সেই ভয়ন্তর অধঃপতিত অনস্থা থেকে রক্ষা করার একমাত্র আশার আলোক হচ্ছে কৃষ্ণভাবনামৃত আদোলন।

#### শ্লোক ১২১

বাাসের সূত্রেতে কহে 'পরিণাম'-বাদ। 'ব্যাস ভ্রান্ত'—বলি' তার উঠাইল বিবাদ ॥ ১২১ ॥

# শ্লোকার্থ

"বেদান্ত-সূত্রে শ্রীল ব্যাসদেব বর্ণনা করেছেন যে, সব কিছুই হচ্ছে ভগবানের শক্তির রূপান্তর। কিন্তু শঙ্করাচার্য সমস্ত জগৎকে বিভ্রান্ত করে মন্তব্য করলেন যে, ব্যাসদেবের সিদ্ধান্ত ভ্রান্ত। এইভাবে তিনি আন্তিক্যবাদের মহাবিরোধের সৃষ্টি করলেন।

### তাৎপর্য

শ্রীল ভক্তিবিনোদ ঠাকুর বিশ্লেষণ করেছেন, "শ্রীল বাাসদেব তার বেদান্ত-সূত্রে স্পষ্টভাবেই ক্রান্ত করেছেন যে, সমস্ত জড় সৃষ্টি হচ্ছে ভগবানের শক্তির পরিণাম। কিন্তু শঙ্করাচার্য ভগবানের শক্তিকে স্বীকার না করে দিন্ধান্ত করেছেন। যে, ভগবানই বিকারগ্রস্থ হন। তিনি বেদের বহু উক্তির বিকৃত অর্থ করে প্রমাণ করার চেন্টা করেছেন যে, পরমতত্ব বা ভগবান যদি রূপান্তরিত হন, তা হলে তার অন্বয়ত্ব বাাহত হবে। এইভাবে তিনি প্রচার করলেন যে ব্যাসদেবের সিদ্ধান্ত ভূল। তাই অনৈতবাদের মাধ্যমে তিনি বিবর্তবাদ বা মাধ্যবাদের প্রতিষ্ঠা করেছেন।"

বন্ধ-স্তের বিতাঁর অধ্যারের প্রথম স্তাট হক্ষে—তদননাত্বম্ আরপ্তণ-শকাদিতাঃ। শক্ষরাচার্য তার শারীরক-ভাবে এই স্তের ব্যাখ্যায় জালেগা উপনিষদ থেকে বাচারপ্তণ বিকাবো নামধেয়ম্ ইত্যাদি বেদবাক্ষের উদাহরণ দিয়ে পরিণামবাদকে দোষযুক্ত বিকারবাদ বলে বিতর্ক করেছেন। ভগবানের শক্তির এই পরিবর্তন বা পরিণামকে তিনি প্রান্তভাবে অস্বীকার করার চেন্টা করেছেন, যা পরে বিশ্লেষণ করা হবে। যেহেতু তার মতে ভগবান নির্বিশেষ, তাই তিনি বিশ্লাস করেন মা যে, সমস্ত অভ সৃষ্টিই হচ্ছে ভগবানের শক্তির পরিণাম, কারণ পরমতত্বের শক্তি যদি স্বীকার করা হয়, তথা অবশাই প্রমত্বাধ্যে স্বিশেষরাপে বা একজন

ব্যক্তিরূপে স্বীকার করতে হবে। কোন ব্যক্তি তাঁর বিভিন্ন শক্তির দ্বারা মনেক কিছুই তৈরি করতে পারেন। যেমন, একজন বাবসায়ী তাঁর শক্তির মাধ্যমে অনেক বড় বড় কলকারখানা এবং ব্যবসা-প্রতিষ্ঠান তৈরি করেন, কিন্তু তবুও তিনি সেই মানুবটিই থাকেন। মায়াবাদীরা এই সরল তদ্বুটি বুঝতে পারে না। তাদের ক্ষুদ্র মস্তিদ্ধ এবং অল্প জ্ঞানের প্রভাবে তারা বুঝতে পারে না যে, একজন মানুবের শক্তির্রপ্রতিরত হলেও সেই মানুষ্টির কোন পরিবর্তন হয় না—সেই মানুষ্টি একই রকম থাকেন।

পর্মতত্ত্বের শক্তির যে রূপান্তর হতে পারে, সে কথা বিশাস না করে শঙ্করাচার্য তাঁর মায়াবাদ সৃষ্টি করেছেন। সেই মায়াবাদ দর্শন অনুসারে যদিও পর্মতত্ত্বের কখনও রূপান্তর হয় না, তবুও আমাদের মনে হয় যে রূপান্তর হয়েছে, এবং সেটি হচ্ছে মায়া। শঙ্করাচার্য পর্মতত্ত্বের শক্তির রূপান্তরে বিশ্বাস করেন না, তাই তিনি দাবি করেছেন যে, সব কিছুই এক এবং সেই সূত্রে জীবও ঈশ্বর। এই মতবাদকে বলা হয় মায়াবাদ।

শ্রীল বাসদেব বিশ্লেষণ করেছেন যে, পর্মতন্ত্ব হচ্ছেন একছন পুরুষ, যাঁর বিভিন্ন শক্তি হয়েছে। তাঁর ইচ্ছার প্রভাবে তিনি সৃষ্টি করতে পারেন এবং তাঁর দৃষ্টিপাতের প্রভাবেও (স ঐক্ষত), তিনি সৃষ্টি করতে পারেন। তিনি এই জড় ছগৎ সৃষ্টি করেছেন (স অসুজত)। সৃষ্টির পরেও তিনি সেই একই পুরুষ থাকেন, তিনি সব কিছুতে তাঁর অস্তিত্ব হারিমে ফেলেন না। ভগবানের শক্তি যে অচিন্তা এবং তাঁর আলেশে ও তাঁর ইচ্ছার প্রভাবে যে এই বৈচিত্রাময় জগতের সৃষ্টি হয়েছে, তা স্বীকার করতেই হবে। বেদান্ত-সূত্রে বলা হয়েছে, সতত্বতোহনাথাবৃদ্ধির্বিকার ইত্যালাহতঃ। অর্থাৎ একটি সতা তত্ত্ব থেকে অনা একটি সতা তত্ত্বের উদয় হলে তাকে অনা বস্তু বলে যে ধারণা, সেটি বিকার অর্থাৎ পরিণাম। পরমন্ত্রন্ধ হচ্ছেন পরমতন্ত্ব, এবং অন্য সমস্ত শক্তি তার থেকে উত্তত হয়েছে এবং সতন্ত্রভাবে বিরাজ করছে, যেমন জীব এবং প্রকৃতি, এরাও সতা। এটি হচ্ছে বিকারের বা পরিণামের একটি দৃষ্টান্ত। বিকারের আর একটি দৃষ্টান্ত হচ্ছে, একটি সতা বস্তু দৃধ্বের আর একটি সত্যবস্তু দ্বিতে পরিণত হওয়া। দবি হচ্ছে দুর্ব্ধের পরিণাম, যদিও দবি এবং দৃর্ব্ধের উপাদান এক।

ছান্দোগা উপনিষদে বর্ণিত হয়েছে, ঐতদাস্থামিদং সর্বম্ এইরূপ বেদবাকা থেকে ব্রদাই যে জগৎ, সেই সম্বন্ধে আর কোন সদেহই থাকে না। পরতত্ত্বে অচিন্তা শক্তিসমূহ রয়েছে, সেই কথা খেতাখতর উপনিষদেও প্রতিপন্ন হয়েছে (পরাসা শক্তিবিবিধেব ক্রায়তে) এবং সমস্ত জড় সৃষ্টি ভগবানের সেই বিভিন্ন শক্তির প্রমাণ। পরমেশ্বর ভগবান সতাবস্তা, তাই তিনি যা কিছু সৃষ্টি করেন তাও সতা। সব কিছুই সতা এবং পূর্ণ (পূর্ণমূ), কিন্তু পরম পূর্ণমূ পরম ঈশ্বর সর্ব অবস্থাতেই একই থাকেন। পূর্ণাৎ পূর্ণমূদচাতে পূর্ণসা পূর্ণমাদায়—পরতত্ত্ব এমনই পূর্ণ যে, যদিও তাঁর থেকে অসংখ্য পূর্ণ বস্তুর প্রকাশ হয়, তবুও তাঁর পূর্ণত্ব অক্ষুধ্ন থাকে। কোন অবস্থাতেই তাঁর ক্ষয় হয় না।

অভএব যথার্থ সিদ্ধান্ত হচ্ছে যে, সমস্ত জগৎ পরমেশ্বর ভগবানের শক্তির বিকার। এমন নয় যে, পরমেশ্বর ভগবান বা পরব্রহ্ম স্বয়ং বিকৃত হন। তিনি সর্ব অবস্থাতে একই থাকেন। জড় জগৎ এবং জীব ভগবানের শক্তি পরত্তত্ব বা ব্রহ্মের বিকার। অর্থাৎ, ব্রহ্ম হচ্ছেন মূল উপাদান এবং অন্য সমস্ত সৃষ্টি হচ্ছে সেই উপাদানের বিকার। সেই কথা তৈতিরীয় উপনিষদেও বর্ণিত হয়েছে। য়তো বা ইমানি ভূতানি জায়তে—"সমস্ত জড় জগৎ উদ্ভুত হয়েছে পরমতত্ব পরমেশ্বর ভগবান থেকে।" এই শ্লোকে বর্ণনা করা হয়েছে যে, ব্রহ্ম হচ্ছেন আদি কারণ এবং জীব ও জড় জগৎ হচ্ছে সেই কারণের কার্য। কারণটি যেহেতু সতা, তাই তার কার্যটিও সতা। তা মায়া নয়। শঙ্করাচার্য সামঞ্জসাহীনভাবে প্রমাণ করার চেষ্টা করেছেন যে, বন্দোর বিকার জীব এবং জগৎ মায়া, কারণ তাঁর মতে জীব এবং জগতের অন্তিত্ব ব্রহ্ম থেকে ভিন্ন এবং পৃথক। এইভাবে কদর্থ করে মায়াবাদীরা প্রচার করেছে, ব্রহ্ম সত্যং জগলিখা, অর্থাৎ পরতত্ত্ব বা ব্রহ্ম হচ্ছেন সত্য, কিন্ত জগৎ এবং জীব মিথাা, বা তা সবই প্রকৃতপক্ষে পরতত্ত্ব এবং জড় জগৎ ও জীবের ভিন্ন অন্তিত্ব নেই।

পরমেশ্বর ভগবান, জীব এবং জড় জগৎকে অবিচ্ছেদা ও অজ্ঞান বলে প্রমাণ করার উদ্দেশ্যে, শঙ্করাচার্য পরমেশ্বর ভগবানের মহিমা আচ্ছাদন করার চেষ্টা করেছেন। তাঁর মতে জড় জগৎ মিথ্যা, কিন্তু সেটি একটি মক্ত বড় ভূল। পরমেশ্বর ভগবান যদি সতা হন, তা হলে তাঁর সৃষ্টি মিথ্যা হয় কিভাবে? আমাদের দৈনন্দিন জীবনে আমরা দেখতে পাই যে, এই জগৎকে আমরা মিথ্যা বলে মনে করতে পারি না। তাই বৈশ্বর দর্শনে বলা হয় যে, জড় সৃষ্টি মিথ্যা নয় তবে অনিতা, তা পরমেশ্বর ভগবান থেকে ভিন্ন, কিন্তু যেহেতু তা ভগবানের শক্তির দ্বারা অদ্ভতভাবে সৃষ্টি হয়েছে, তাই তাকে মিথাা বলা অন্যায়।

অভক্তরাও বিশায়কর জড় সৃষ্টির মহিমা উপলব্ধি করতে পারে, কিন্তু এই জড় সৃষ্টির আড়ালে রয়েছেন যে পরমেশ্বর ভগবান তাঁর বৃদ্ধিমন্তা এবং শক্তির মর্ম তারা উপলব্ধি করতে পারে না। গ্রীপাদ রামানুজাচার্য আত্মা বা ইদমগ্র আসীৎ, এই বৈদিক স্ত্রের উদ্ধৃতি দিয়েছেন, যাতে স্পষ্টভাবে উল্লেখ করা হয়েছে যে, পরম আত্মা বা পরতত্ব সৃষ্টির পূর্বে বিরাজমান ছিল। কেট বলতে পারে, "পরমেশ্বর ভগবান যদি পূর্ণরূপে চিলায় হন, তা হলে তাঁর মধ্যে জড় এবং চেতন উভয়

শক্তিই বিরাজ করে কি করে এবং তিনি জড় সৃষ্টির উৎস হন কি করে?" তার উত্তরে শ্রীপাদ রামানুজাচার্য *তৈত্তিরীয় উপনিষদের* একটি মন্ত্রের উল্লেখ করেছে<del>ন</del>—

> यराजं वा ইমানি ভূতানি জায়ন্তে यन জাতানি জীवन्তि यर अवन्ताजिमश्विमानि ।

এই মত্ত্রে প্রতিপন্ন হয়েছে যে, সমস্ত জগৎ পরমেশ্বর তগবান থেকে প্রকাশিত হয়েছে, তাঁকে আশ্রয় করেই বিরাজ করছে এবং প্রলয়ের পর তাঁরই শরীরে লীন হয়ে যাবে। প্রকৃতপক্ষে জীব চিন্ময় বস্তু এবং সে যখন চিং-জগতে প্রবেশ করে বা প্রমেশ্বর ভগবানের শ্রীরে প্রবেশ করে, তথনও স্বতন্ত্র আত্মারূপে তার অস্তিত্ব বজায় খাকে। এই সম্পর্কে গ্রীপাদ রামানুজাচার্য একটি দৃষ্টান্ত দিয়েছেন যে, একটি সবৃজ পাখি যখন একটি সবৃজ গাছে গিয়ে বসে, তখন সে গাছ হয়ে যায় না; যদিও মনে হয় যে সে গাছের সবুজে লীন হয়ে গেছে, তবুও একটি পক্ষীরূপে তার অন্তিত্ব বজায় থাকে। এই রকমই আর একটি দৃষ্টান্ত হচ্ছে, একটি পত যখন বনের মধ্যে প্রবেশ করে, তখন যদিও মনে হয় যে, সেই পশুটি বনের মধ্যে লীন হয়ে গেছে, তবুও তার স্বতন্ত্র অন্তিত্ব বজায় থাকে। তেমনই, জড় জগতে মায়াশক্তি এবং ভটস্থা শক্তি জীব তাদের স্বাতন্ত্র্য বজায় রাখে। যদিও জড় জগতে প্রমেশ্বর ভগবানের বিভিন্ন শক্তি পরস্পরের সঙ্গে ক্রিয়া করে, তবুও তাদের স্বতম্ভ অন্তিত্ব বজায় থাকে। তাই জড় অথবা চেতন শক্তিতে লীন হয়ে যাওয়ার অর্থ এই নয় যে, তাদের স্বাতন্ত্র নষ্ট হয়ে যায়। রামানুজাচার্যের *বিশিষ্টাবৈতবাদ* অনুসারে, ভগবানের বিভিন্ন সমস্ত শক্তি যদিও এক, কিন্তু তবুও প্রতিটি শক্তি তাদের বৈশিষ্ট্য বজায় রাখে।

আনন্দময়োহ ভ্যাসাৎ শব্দটির কদর্থ করে শ্রীপাদ শব্ধরাচার্য বেদান্ত-সূত্রের পাঠকদের বিভ্রান্ত করার চেষ্টা করেছেন, এমন কি তিনি বেদান্ত-সূত্রের প্রণেতা ব্যাসদেবের ভূল ধরারও চেষ্টা করেছেন। বেদান্ত-সূত্রের সব কয়টি সূত্রের এখানে পরীক্ষা করে দেখার প্রয়োজন নেই, তবে একটি আলাদা গ্রন্থে বেদান্ত-সূত্র উপস্থাপন করার পরিকল্পনা আমাদের রয়েছে।

শ্লোক ১২২ পরিণাম-বাদে ঈশ্বর হয়েন বিকারী। এত কহি' 'বিবর্ত'-বাদ স্থাপনা যে করি॥ ১২২॥

# শ্লোকার্থ

'শঙ্করাচার্যের মতে পরিগামবাদে ঈশ্বর বিকার প্রাপ্ত হন, এই বলে তিনি বিবর্তবাদ স্থাপন করেছেন।

#### তাংপর্য

শ্রীল ভক্তিবিনাদ ঠাক্র তাঁর ভাষো বলেছেন যে, কেউ যদি স্পষ্টভাবে পরিণামবাদের অর্থ না বোঝে, তা হলে সে অবশাই ছড়া প্রকৃতি এবং জীবের তত্ত্ব ব্যুবতে পারবে না। ছান্দোগা উপনিষদে বলা হয়েছে, সন্মূলাঃ সৌমোমাঃ প্রজাঃ সদায়তলাঃ সংপ্রতিষ্ঠাঃ "জড় জগৎ এবং জীব ভিন্ন বস্তু এবং তারা নিতাসত্তা, মিথায় নয়।" (ছান্দোগা উপনিষদ ৬/৮/৪)। কিন্তু শঙ্করাচার্য অর্থহীনভাবে আশক্ষা করেছেন যে, পরিণামবাদে ঈশ্বর বিকার প্রাপ্ত হন বলে ধারণা করা হয়, তাই তিনি কন্ধনা করেছেন যে, জড় জগৎ এবং জীব উভয়েই মিথায় এবং তাদের কেনা বেশিষ্টা নেই। বাক্চাতুরি দিয়ে তিনি প্রমাণ করতে চেষ্টা করেছেন যে, জীব এবং জড় জগতে বতার অন্তিহ্ব মলীক, এবং সেই সম্পর্কে রক্জতে যেমন সপ প্রম হয়, অথবা প্রভিতে যেমন রক্জত প্রম হয়, সেই দৃষ্টাত দিয়েছেন। এইভাবে তিনি জীবকে প্রতরণা করেছেন।

রজ্জুতে সর্প ভ্রমের দৃষ্টান্ত মাণ্ড্রুম উপনিষদে রয়েছে, কিন্তু তার মাধ্যমে দেহকে আত্মা বলে মনে করার ভ্রান্তি বর্ণনা করা হয়েছে। যেহেতু আত্মা হছেছে চিংকণা, যা ভগবদগীতায় বর্ণিত হয়েছে (মমৈবাংশো জীবলোকে), তাই মোহবশত (বিবর্তবাদ) মানুষ তার দেহকে তার ম্বরূপ বলে মনে করে। এটিই হচ্ছে বিবর্ত বা মায়ার যথার্থ দৃষ্টান্ত। অতত্ততাহন্যাথাবৃদ্ধিবিবর্ত ইত্যুদাহনতঃ প্লোকটি এই বিবর্তের বর্ণনা করছে। প্রকৃত সতা না জ্ঞেনে একটি বস্তুকে অন্য বস্তু বলে ভূল করা (যেমন, দেহকে আত্মা বলে মনে করা) মানেই হল বিবর্তবাদ। দেহকে আত্মা বলে মনে করছে যে সমস্ত বদ্ধ জীব, তারা সকলেই এই বিবর্তবাদের দ্বারা বিভ্রান্ত। কেউ যথন সর্বশক্তিমান ভগবানের অচিন্তা শক্তির কথা ভূলে যায়, তখনই সে বিবর্তবাদের দ্বারা আক্রান্ত হতে পারে।

পরমেশ্বর ভগবান যে কখনও পরিবর্তিত না হয়ে একই সন্তায় চিরকাল বিরাজ করেন, সেই তব্ব *ঈশোপনিষদে* বর্ণিত হয়েছে—পূর্ণসা পূর্ণমাদায় পূর্ণমেবাবশিয়াতে। ভগবান পূর্ণ। তাঁর থেকে পূর্ণ নিয়ে নেওয়া হলেও তিনি পূর্ণই থাকেন। জড় জগৎ ভগবানের শক্তির প্রভাবে প্রকাশিত, কিন্তু তব্ও তিনি হচ্ছেন সেই একই আদি পুরুষ। তাঁর রূপ, তাঁর গুণ, তাঁর পরিকর আদি কখনই ক্ষয় হয় না। খ্রীল

জীব গোস্বামী তাঁর পরমান্ত্রা-সন্দর্ভে বিবর্তবাদ সন্বন্ধে বলেছেন, "বিবর্তবাদের প্রভাবে কল্পনা করা হয় যে, জীব এবং জগং ব্রহ্ম থেকে অভিন্ন। প্রকৃত তত্ত্ব সন্থান অজ্ঞতার ফলে এই ধরনের ধারণার উদয় হয়। পরতত্ত্ব বা পরব্রহ্ম সব সময়ই এক এবং অভিন্ন। তিনি পূর্ণ চিন্মর, তাই তিনি অন্য সমস্ত ধর্মরহিত, সর্ব বিলক্ষণ এবং অহংকারশূন্য। তাঁর পক্ষে অজ্ঞানের দ্বারা আছের হওয়া এবং অজ্ঞানের আশ্রয় গ্রহণ করা বা আন্ত হওয়া কংনই সন্তব নয়। ব্রহ্মবস্তুর পরম্ব অলোকিক বস্তুর, স্বরাং তাতে ক্ষুদ্র মানুষদের অচিন্তনীয় শক্তির সম্ভাবনা আছে। প্রাকৃত চিন্তামণি প্রভৃতি বস্তুতেও যথম অলোকিক শক্তি দৃষ্ট হয়, তথন ব্রক্ষের অলোকিক শক্তি নিশ্চয়ই স্বীকার্য। বাত, কফ ও পিত্ত, বিবিধ দোষ একাধারে রোগীকে আশ্রয় করলেও যেরূপ পরম্পর-বিরোধী গুণত্রয়ের ধারিণী শক্তির দ্বারা ব্রহ্মের ব্যবহা হয়, সেই প্রকার পরম্পর-বিরোধী গুণত্রয়ের ধারিণী শক্তির দ্বারা ব্রহ্মের ব্যবহা অনুমিত হলেও অবয়বাদি স্বীকৃত হয়। সেই বিষয়ে বস্তুতে যদি এই রক্ষ অচিন্তা শক্তি থাকে, তা হলে পরমেশ্রর ভগবানের মধ্যে যে তার থেকে অনন্ত গুণবিশিষ্ট একটি অচিন্তা শক্তি রয়েছে, তাতে বিক্ষয়ের কি আছেং"

শ্লোক ১২৩ বস্তুতঃ পরিণাম-বাদ—সেই সে প্রমাণ। দেহে আত্মবুদ্ধি—এই বিবর্তের স্থান॥ ১২৩॥

# শ্লোকার্থ

শক্তির বিকার একটি প্রামাণিক সতা। দেহে আত্মবৃদ্ধি করাই হচ্ছে বিবর্ত।

# তাৎপর্য

জীব হচ্ছে পরমেশ্বর ভগবানের অংশ চিং-ম্ফুলিঙ্গ। দুর্ভাগাবশত সে তার দেহে আত্মবৃদ্ধি করে, এবং সেই ভ্রান্ত ধারণাকে বলা হয় বিবর্ত বা অসতাকে সতা বলে মনে করা। দেহ আত্মা নয়, কিন্তু পত এবং মূর্য মানুষেরা দেহকেই আত্মা বলে মনে করে। বিবর্ত মানে আত্মার স্বরূপের পরিবর্তন নয়; দেহকে আত্মা বলে মনে করার ভ্রান্তিই হচ্ছে বিবর্ত। তেমনই ভগবদ্গীতায় বর্ণিত আটটি জড় উপাদান (ভূমিরাপোহনলো বাযুঃ ইত্যাদি) সম্বিত ভগবানের বহিরঙ্গা শক্তি যখন বিভিন্নভাবে ক্রিয়া করে, তথ্য পরমেশ্বর ভগবানের কেনে পরিবর্তন বা বিকার হয় না।

শ্লোক ১২৪ অবিচিন্ত্য-শক্তিযুক্ত শ্রীভগবান্। ইচ্ছায় জগদরূপে পায় পরিণাম ॥ ১২৪ ॥

# **শ্লোকা**র্থ

"পরমেশ্বর ভগবান অচিন্ত্য শক্তিযুক্ত। তাই তাঁর ইচ্ছায় তাঁর অচিন্ত্য শক্তি জগৎরূপে পরিণত হয়।

> শ্লোক ১২৫ তথাপি অচিন্ত্যশক্ত্যে হয় অবিকারী। প্রাকৃত চিন্তামণি তাহে দৃষ্টান্ত যে ধরি॥ ১২৫॥

### শ্লোকার্থ

"চিন্তামণির স্পর্শে লৌহ স্বর্ণে পরিণত হয়, কিন্তু তবুও চিন্তামণির কোন পরিবর্তন হয় না। এই দৃষ্টান্ত থেকে বৃঝতে পারা যায় যে, পরমেশ্বর ভগবান থেকে যদিও অসংখ্য শক্তির প্রকাশ হয়, তবুও তিনি অবিকৃতই থাকেন।

> শ্লোক ১২৬ নানা রত্মরাশি হয় চিন্তামণি হৈতে । তথাপিহ মণি রহে স্বরূপে অবিকৃতে ॥ ১২৬ ॥

### শ্লোকার্থ

"চিন্তামণি থেকে যদিও নানা রকম রত্বরাশি উৎপন্ন হয়, তব্ও চিন্তামণি তাঁর স্বরূপে অবিকৃত থাকে।

> শ্লোক ১২৭ প্রাকৃত-বস্তুতে যদি অচিন্ত্যশক্তি হয়। ঈশ্বরের অচিন্ত্যশক্তি,—ইথে কি বিস্ময়॥ ১২৭॥

# <u>শ্লোকার্থ</u>

"চিন্তামণির মতো একটি প্রাকৃত বস্তুতে যদি অচিন্তা শক্তি থাকতে পারে, তা হলে পরমেশ্বর ভগবানের অচিন্তা শক্তিতে বিশ্বাস না করার কি আছে?

### তাৎপর্য

শ্রীচিতনা মহাপ্রত্ এই শ্লোকে যে যুক্তি প্রদর্শন করেছেন, তা যে কোন মানুষই সূর্যের শক্তি বিবেচনা করার মাধ্যমে হৃদয়ঙ্গম করতে পারবেন। সূর্য অনাদিকাল ধরে সূর্য তাপ এবং আলোক প্রদান করে আসছে, কিন্তু তবুও তার শক্তি হাস পায়ন। আধুনিক বৈজ্ঞানিকেরা বিশ্বাস করেন যে, সূর্যকিরণের প্রভাবে জড় জগতের পালন হয়। প্রকৃতপক্ষে সকলেই দেখতে পায়, কিভাবে সূর্যকিরণের ক্রিয়া এবং প্রতিক্রিয়ার মাধ্যমে সমস্ত ব্রহ্মাণ্ডের পালনকার্য সম্পাদিত হয়। খাদাশসোর উৎপাদন এবং এমন কি কক্ষপথে গ্রহগুলির বিচরণও সম্পাদিত হয় সূর্যের শক্তির প্রভাবে। তাই বৈজ্ঞানিকেরা কখনও কখনও বিবেচনা করে যে, সূর্য হচ্ছে সৃষ্টির আদি কারণ। কিন্তু তারা জ্ঞানে না যে, সূর্য হচ্ছে একটি মাধ্যম মাত্র, কারণ তারও সৃষ্টি হয়েছে পরমেশ্বর ভগবানের শক্তির দ্বারা। সূর্য এবং চিন্তামণি ছাড়াও বছ জড় পদার্থ রয়েছে, বিভিন্নভাবে যাদের শক্তির পরিবর্তন হলেও সেওলি অপরিবর্তনীয় থাকে। সূত্রাং, আদি কারণ পরমেশ্বর ভগবানের বিভিন্ন শক্তির পরিবর্তন হলেও, তার কোন পরিবর্তন হয় না।

বিবর্তবাদ এবং পরিণামবাদ সদ্বন্ধে গ্রীপাদ শঙ্করাচার্যের বিশ্লেষণের ব্রান্তি জীব গোস্বামী প্রমুখ বৈষ্ণব আচার্যরা প্রদর্শন করে গেছেন। গ্রীপাদ জীব গোস্বামীর মতে, শঙ্করাচার্য বেদান্ত-সূত্রের অর্থ হাদ যা সম করতে পারেননি। আনন্দময়োহভাসাং সূত্রের ব্যাখ্যা করে শঙ্কারাচার্য বাক্চাতুরি দিয়ে ময়ট এই প্রত্যায়টির এমন অর্থ বিশ্লেষণ করেছেন যে, সেই বিশ্লেষণ থেকে বোঝা যায়—বেদান্ত-সূত্র সদ্বন্ধে তাঁর জ্ঞান ছিল খুবই কম, তিনি তাঁর নির্বিশেষবাদ প্রতিষ্ঠা করার জন্যই কেবল বেদান্ত-সূত্রের ব্যবহার করেছেন। কিন্তু তা করতেও তিনি সক্ষম হননি, কারণ তিনি উপযুক্ত দৃঢ় যুক্তি প্রদর্শন করতে পারেননি। এই সম্পর্কে খ্রীল জীব গোস্বামী ব্রহ্মপুছিং প্রতিষ্ঠা বৈদিক প্লোকটির উল্লেখ করেছেন, যার অর্থ হচ্ছে ব্রহ্মই সব কিছুর উৎস। কিন্তু এই শ্লোকটির ব্যাখ্যা করতে গিয়ে গ্রীপাদ শক্ষরাচার্য বিভিন্ন সংস্কৃত শব্দের এমন অর্থ করেছেন যে, সেইভাবে অর্থ করা হলে, জীব গোস্বামীর মতো ব্যাসদেবের শব্দপ্তান ছিল না বলে মনে হয়, কারণ তাঁর ব্যবহৃতে শব্দের শ্বারা বেদান্তের সেই অর্থ হয় না। বেদান্ত-সূত্রের প্রকৃত অর্থ

এই রক্তম প্রবন্ধনাপূর্ণভাবে বিকৃত করার ফলে এক শ্রেণীর মান্যুবর সৃষ্টি হয়েছে, যারা বাক্চাত্র্যের দ্বারা বৈদিক শান্ত্রের, বিশেষ করে ভগবদ্গীতার বিভিন্ন মনগড়া অর্থ তৈরি করে । সেই সমস্ত মূর্থ পিণ্ডিতদের একছান কুরুক্তেক শন্ধতির অর্থ-বিশ্লেষণ করে বলেছেন, "এই দেহটি হছে কুরুক্তেক" এই ধরনের অর্থ-বিশ্লেষণ নির্ণয় করে যে, শ্রীকৃষ্ণ অথবা ব্যাসদেবের শন্দের বাবহার সন্থকে যথার্থ জ্ঞান ছিল না। তাদের হাবভাব দেখে মনে হয়, শ্রীকৃষ্ণ যা বলছিলেন তার অর্থ সন্থকে তার যথার্থ ধারণা ছিল না, আর ব্যাসদেব যা লিখেছিলেন, তার অর্থ সন্থকে তার যথেই জ্ঞান ছিল না, তাই শ্রীকৃষ্ণ সেই সমস্ত গ্রন্থতিল রেখে গোছেন, যাতে পরবর্তীকালে মায়াবাদীরা সেওলি বিশ্লেষণ করতে পারে।

বেদাত-সূত্র এবং অন্যান্য বৈদিক শাস্ত্রের কর্দর্থ করে সময় নষ্ট না করার পরিবর্তে যথাযথভাবে সেই সমস্ত গ্রন্থের অর্থ গ্রহণ করা উচিত। তাই, প্রকৃত অর্থের কোন রকম পরিবর্তন না করে, আমরা *ভগবদগীতা যথাযথ* প্রকাশ করেছি। তেমনই কেউ যদি বেদান্ত-সূত্রের অর্থ বিকৃত না করে যথাযথভাবে তা পাঠ করেন, তা হলে তিনি অতি সহজেই বেদান্ত-সূত্র হাদয়গ্রম করতে পারবেন। তাই শ্রীল ব্যাসদেব তাঁর শ্রীমন্তাগবতে বেদান্ত-সত্রের প্রথম সূত্র জন্মাদাস্য যতঃ থেকে বেদান্ত-সত্রের বিশ্লেষণ করতে ওক করেছেন—জন্মাদ্যস্য যতোহন্বয়াদিতরতশ্চার্থেয়ভিজঃ স্ববাট—"আমি বাস্তব বস্তুর (ভগবান খ্রীক্ষের) ধানে করি, যিনি সর্বকারণের প্রম কারণ, যাঁর থেকে সমগ্র জগৎ প্রকাশিত হয়েছে, যাঁকে আশ্রয় করে সব কিছু বিরাজ করে এবং যাঁর দ্বারা সব কিছু বিনাশ প্রাপ্ত হয়। নিত্য জ্যোতির্ময় সেই প্রমেশ্বর ভগবানের আমি ধান করি, যিনি প্রত্যক্ষ এবং পরোক্ষভাবে সব কিছু সম্বন্ধে অবগত এবং যিনি সম্পূর্ণভাবে স্বাধীন।" পরমেশ্বর ভগবান সর্বাঙ্গসুন্দরভাবে সব কিছ সম্পাদিত করতে জানেন। তিনি অভিজ্ঞঃ, তিনি সর্বদাই পূর্ণ জ্ঞানময়। তাই ভগবদৃগীতায় (৭/২৬) ভগবান বলেছেন যে, তিনি অতীত, বর্তমান এবং ভবিষ্যুৎ সন্বন্ধে সব কিছু জানেন, কিন্তু ভক্ত ছাড়া অন্য কেউ তাঁকে জানেন না। তাই ভগবস্তুজরা অন্তত আংশিকভাবে ভগবানকে জ্বানেন, কিন্তু পরমতত্ত্ব নিয়ে কেবল জন্মনা-কল্পনাকারী মায়াবাদীরা শুধুমাত্র অনুর্থক তাদের সময়ের অপচয় করে।

> শ্লোক ১২৮ 'প্রণব' সে মহাবাক্য—বেদের নিদান। ঈশ্বরস্বরূপ প্রণব সর্ববিশ্ব-ধাম॥ ১২৮॥

# শ্ৰোকাৰ্থ

"শব্দব্রন্ধ ওঁকার হচ্ছে বেদের মহাবাক্য—তা হচ্ছে সমস্ত বৈদিক মন্ত্রের আধার। তাই শব্দ্বন্দরূপে পরমেশ্বর ভগবানের প্রকাশ এবং সমস্ত সৃষ্টির আধার ওঁকারকে শ্বীকার করা উচিত।

### তাৎপর্য

ভগবদ্গীতায় (৮/১৩) ওঁকার-এর মহিমা বর্ণনা করে বলা হয়েছে-

र्थं देखाकाष्ट्रतश्च स्त्राह्य चाम्यून्यत् । य असाजि जाडान् एम्दरः म याजि भतमार गजिम् ॥

ওঁকার বা প্রণব হচ্ছে পরমেশ্বর ভগবানের শব্দব্রন্ধর প্রকাশ। তাই মৃত্যুর সময় কেউ যদি 'ওঁ' এই একটি অক্ষর স্মরণ করেন, তা হলে তিনি পরমেশ্বর ভগবানকে স্মরণ করেন এবং তার ফলে তিনি তৎক্ষণাৎ পরম গতি লাভ করে চিৎ-জগতে প্রবিষ্ট হন। ওঁকার হচ্ছে সমস্ত বৈদিক মন্ত্রের ভিত্তি, কারণ তা হচ্ছে শব্দব্রন্ধরে ভগবান শ্রীকৃষ্ণের প্রকাশ এবং তাঁকে জানাই হচ্ছে বেদের চরম লক্ষ্য। সেই সম্বন্ধে ভগবদ্গীতায় বলা হয়েছে—বেদেশ্চ সর্বৈরহমের বেদাঃ। ভগবদ্গীতায় বর্ণিত এই সমস্ত সরল তথাওলি মায়াবাদীরা বুঝতে পারে না, অথচ তারা নিজেদের বড় বড় বিদান্তিক বলে মনে করে গর্ববোধ করে। তাই কখনও কখনও আমরা বেদান্তী দার্শনিকদের দন্তহীন বলে বর্ণনা করি। শব্দর দর্শনের সমস্ত যুক্তি হচ্ছে মায়াবাদীদের দাঁত, আর রামানুজাচার্য আদি মহান বৈশ্বর আচার্যদের সৃদৃঢ় যুক্তির প্রভাবে সেই সমস্ত দাঁতগুলি ভগ্ন হয়। অর্থাৎ প্রীপাদ রামানুজাচার্য এবং মধ্বাচার্য মায়াবাদীদের দাঁত ভেঙ্গে দিয়েছেন, তাই তাদের বেদান্তী বা দন্তহীন বলে বর্ণনা করা যেতে পারে।

ভগবদ্গীতায় অষ্ট্রম অধ্যায়ের **ত্র**য়োদশ শ্লোকে ওঁকার-এর অর্থ বিশ্লেষণ করে বলা হয়েছে—

> उं ইত্যেকাক্ষরং ব্রহ্ম ব্যাহরন্মামনুশ্বরন্ । য প্রয়াতি ত্যজন্ দেহং স যাতি প্রমাং গতিম্ ॥

''সমাধিতে অবস্থানপূর্বক 'ওঁ ' এই অক্ষর উচ্চারণ করার মাধ্যমে পরমেশ্বর ভগবানের চিন্তা করতে করতে যিনি দেহত্যাগ করেন, তিনি অবশ্যই পরম গতি লাভ করেন অর্থাৎ ভগবদ্ধামে ফিরে যান।" কেউ যদি যথার্থই বৃঝতে পারেন যে, ওঁকার হচ্ছে শব্দব্রহ্মরূপে পরমেশ্বর ভগবানের প্রকাশ, তা হলে তিনি ওঁকার উচ্চারণ করুন অথবা *হরেকৃষ্ণ মহামন্ত্র* কীর্তন করুন, তাঁর ফল একই হয়। ওঁকার-এর অর্থ বিশ্লেষণ করে *ভগবদ্গীতায়* (৯/১৭) আরও বলা হয়েছে—

> পিতাহমদ্য জগতো মাতা ধাতা পিতামহঃ। বেদ্যং পবিক্রম্ ওঞ্চার ঋক্ দাম যজুরেব চ ॥

''আমি এই জগতের পিতা, মাতা, বিধাতা ও পিতামহ। আমি বেদা ও পবিত্রকারী এবং আমি ওঁকার। আমি ঋক্, সাম ও যজুর্বেদ-স্বরূপ।'' ওঁকার সম্বন্ধে ভগবদ্গীতায় আরও বলা হয়েছে—

> र्छ जर ामिजि निर्मारना ब्राम्मगस्त्रिविधः स्पृजः । ब्राम्मगोरङ्ग वमान्ठ यखान्ठ विदिजाः श्रुता ॥

"সৃষ্টির আদিতে ওঁ, তৎ, সৎ—এই তিনটি পরমতত্ত্বের (ব্রন্দের) উদ্দেশ্যে প্রয়োগ হত। যঞ্জকর্তা ব্রান্ধণেরা যজ্ঞ অনুষ্ঠানের সময় প্রমেশ্বর ভগবানের সন্তুষ্টি বিধানের জন্য তা উচ্চারণ করতেন।"

সমস্ত বৈদিক শাস্ত্রে ওঁকার-এর মহিমা বিশেষভাবে বর্ণিত হয়েছে। গ্রীল জীব গোস্বামী তাঁর ভগবৎ-সন্দর্ভে বলেছেন যে, বেদের ওঁকার হছে পরমেশ্বর ভগবানের দিবানামের শব্দতরঙ্গ। এই অপ্রাকৃত শব্দতরঙ্গ উচোরণের ফলে ভববন্ধন থেকে মৃক্ত হওয়া যায়। কখনও কখনও ওঁকারকে তারক বা পরিগ্রাণকারীও বলা হয়। গ্রীমন্ত্রাগবতের শুরু হয়েছে ওঁকার দিয়ে—ওঁ নমো ভগবতে বাসুদেবায়। তাই শ্রীপাদ শ্রীধর স্বামী ওঁকারকে তারাঙ্কুর বা জড় জগৎ থেকে মৃক্তিলাভ করার বীজ বলে বর্ণনা করেছেন। যেহেতু পরমেশ্বর ভগবান হচ্ছেন পরমতত্ত্ব, তাই তাঁর যে পবিত্র নাম এবং শব্দত্রশ্বা ওঁকার তা তাঁর থেকে অভিন্ন। শ্রীটেতন্য মহাপ্রভু বলেছেন যে, পবিত্র নাম বা শব্দত্রশ্বারূপে ভগবানের প্রকাশ ওঁকার পরমেশ্বর ভগবানের সর্বশক্তি সমন্বিত।

नाचामकाति वद्यशं निक्तप्रवंगिकि-ङ्मार्थिजं निग्नमिजः चात्रशं न कालः ।

ভগবানের দিবনোমে তাঁর সমস্ত শক্তি আর্পিত হয়েছে। ভগবানের নাম অথবা ওঁকার যে পরমেশ্বর ভগবান থেকে অভিন্ন, সেই সম্বন্ধে কোন সন্দেহ নেই। অর্থাৎ, যিনি ওঁকার এবং ভগবানের নাম *হরেকৃষ্ণ মহামন্ত্র* উচ্চারণ করেন, তিনি তৎক্ষণাৎ শব্দব্রক্ষারূপে পরমেশ্বর ভগবানের সাক্ষাৎ লাভ করেন। নারদ-পঞ্চরাত্রে স্পষ্টভাবে বলা হয়েছে যে, যিনি অষ্টাক্ষর সমন্বিত ও নমো নারায়ণায় মন্ত্র উচ্চারণ করেন, পরমেশ্বর ভগবান নারায়ণ স্বয়ং তাঁর সামনে উপস্থিত হন। মাতৃক্য উপনিষদেও বর্ণনা করা হয়েছে যে, চিৎ-জগতে যা কিছু দেখতে পাওয়া যায়, তা সবই হচ্ছে ওঁকার-এর চিৎ-শক্তির প্রকাশ।

সমস্ত *উপনিষদের* ভিত্তিতে খ্রীল জীব গোস্বামী বলেছেন যে, ওঁকার হচ্ছে প্রমতত্ত্ব এবং সেই সতা সমস্ত মহাজন এবং আচার্যরা স্বীকার করে গেছেন। ওঁকার অনাদি, অবিকারী, পরম এবং সব রক্ম জড় কলুব ও বিকার থেকে মৃক্ত। ওঁকার হচ্ছে সব কিছুরই আদি, মধ্য এবং অন্ত এবং যিনি এইভাবে ওঁকারের অর্থ হৃদয়সম করেছেন, তিনি ওঁকারের মাধ্যমে পারমার্থিক পূর্ণতা লাভ করেন। সকলের হৃদরে অধিষ্ঠিত ওঁকার হচ্ছেন ঈশ্বর, যে কথা ভগবদ্গীতায় প্রতিপন্ন হয়েছে— *ঈশ্বরঃ সর্বভূতানাং হাদ্দেশেঽর্জুন তিষ্ঠতি*। ওঁকার বিষ্ণু থেকে অভিন্ন, কারণ ওঁকার বিষ্ণুরই মতো সর্বব্যাপ্ত। যিনি বুঝেছেন যে, ওঁকার এবং বিষ্ণু অভিন্ন, তিনি শোক এবং মোহ থেকে মৃক্ত হয়েছেন। যিনি ওঁকার উচ্চারণ করেন, তিনি আর শূদ্র থাকেন না, তিনি তৎক্ষণাৎ ব্রাক্ষাণের স্তারে উল্লীত হন। কেবলমাত্র ওঁকার উচ্চারণ করার মাধ্যমে হৃদয়ঙ্গম করা যায় যে, সমস্ত সৃষ্টি হচ্ছে প্রমেশ্বর ভগবানের শক্তির প্রকাশ। *ইদং হি বিশ্বং ভগবানিবেতরো, যতো জগংস্থাননিরোধসম্ভবাঃ*— "পরমেশ্বর ভগবান স্বয়ং এই জগৎরূপে প্রকাশিত হয়েছেন, কিন্তু তবুও তিনি তা থেকে ভিন্ন। তাঁর থেকেই এই জড় সৃষ্টি প্রকাশিত হয়েছে, তাঁকে আশ্রয় করে তা বিরাঞ্জ করছে এবং প্রলয়ের পর তার মধ্যেই তা লীন হয়ে যাবে।" (শ্রীমন্তাগবত ১/৫/২০) যারা অজ্ঞ, তারা তা বৃঝতে পারে না, কিন্তু *শ্রীমন্তাগবতে* বর্ণনা করা হয়েছে যে, সমস্ত সৃষ্টি হচ্ছে পরমেশ্বর ভগবানের শক্তির প্রকাশ। পরমেশ্বর ভগবানের পবিত্র নাম ওঁকার উচ্চারণ করার মাধ্যমে তা উপলব্ধি করা সম্ভব।

তা বলে মূর্যের মতো সিদ্ধান্ত করা উচিত নয় যে, পরমেশ্বর ভগবান থেহেতু সর্বশক্তিমান তাই অ, উ এবং ম—এই তিনটি অক্ষর তৈরি করে সেগুলির সমন্বয়ই কেবল তাঁর পরিচায়ক। প্রকৃতপক্ষে, অপ্রাকৃত শব্দব্রহ্ম ওকার যদিও অ, উ এবং ম এই তিনটি অক্ষরের সমন্বয়, তবুও তা চিন্ময় সমন্বিত, এবং যিনি এই ওঁকার উচ্চারণ করেন, তিনি অচিরেই বুঝতে পারেন যে, ওঁকার এবং শ্রীকৃষ্ণ অভিন্ন। শ্রীকৃষ্ণ ঘোষণা করেছেন, প্রণবঃ সর্ববেদেসু—"সমস্ত বৈদিক মন্ত্রের মধ্যে আমি হচ্ছি 'ওঁ" (ভগবদ্গীতা ৭/৮) তাই বুঝতে হবে যে, ভগবানের বহু অবতারের মধ্যে, ওঁবার হচ্ছেন শব্দব্রক্ষরেপে তাঁর অবতার। সেই কথা সমস্ত বেদে শ্বীকার করা হয়েছে। সর্বদাই মনে রাখতে হবে যে, ভগবানের নাম এবং ভগবান স্বয়ং

700

অভিন্ন (*অভিন্নতানামনামিনোঃ*)। যেহেত্ ওঁকার হচ্ছে সমস্ত বৈদিক জ্ঞানের মূল তথ্য তাই বৈদিক মন্ত্র উচ্চারণ করার পূর্বে ওঁকার উচ্চারণ করা হয়। ওঁকার ব্যতীত কোন বৈদিক মন্ত্র সফল হয় না। তাই গোস্বামীরা ঘোষণা করে গিয়েছেন যে, প্রদাব (ওঁকার) হচ্ছেন প্রমেশ্বর ভগবানের পূর্ণ প্রকাশ এবং তাঁরা আক্ষরিকভাবে ওঁকার-এর বিশ্লেষণ করেছেন—

य-कारतर्गाठार**ः कृषःः मर्तर**नारिककनाग्रकः । **উकार्त्रालागर**ं ताथा प्रकारता कीववाठकः ॥

র্ত্তকার হচ্ছে অ, উ এবং ম—এই তিনটি অক্ষরের সমন্বয়। *অ-কারেণোচ্যতে কৃষ*ঃ —অ-কার কৃষ্ণকে বোঝায়, যিনি হচ্ছেন *সর্বলোকৈকনায়কঃ* অর্থাৎ চিৎ এবং অচিৎ সমস্ত জগৎ ও সমস্ত জীবের ঈশ্বর। তিনি হচ্ছেন প্রম নায়ক (নিত্যো নিত্যানাং চেতনক্ষেতনানাম্)। উ-কার শ্রীকৃষ্ণের হ্রাদিনী শক্তি শ্রীমতী রাধারাণীকে ইঞ্চিত করে, এবং *ম-কার* জীবকে ইন্সিত করে। এইভাবে 'ওঁ' হচ্ছেন শ্রীকৃষণ, তাঁর শক্তি এবং তার নিত্য সেবকদের পূর্ণ সমন্বয়। অর্থাৎ ওঁকার বললে শ্রীকৃষ্ণের নাম, যশ, নীলা, পরিকর, শক্তি, ভক্ত ইত্যাদি তাঁরে সঙ্গে সম্পর্কিত সব কিছুকেই বোঝায়। স্ববিশ্বধাম—ওঁকার হচ্ছেন স্ব কিছুরই আশ্রয় স্থূল, ঠিক যেমন শ্রীকৃষ্ণ হচ্ছেন সব কিছুর আশ্রমস্থল (*রন্মাণো হি প্রতিষ্ঠাহম*)।

माशावानीता ज्यानक दिनिक मञ्जल महावाका वा मुधा दिनिक मञ्ज वाल मान करत. रायम जङ्गात्र ( ছाल्मामा উপनियम ७/৮/৭), ইদং সর্বং यमग्रमाचा এবং ব্রজেদং সর্বম্ (বৃহদারণ্যক উপনিষদ ২/৫/১), আত্রৈবেদং সর্বম্ (ছান্দোগ্য উপনিষদ ৭/২৫/২) এবং নেহ নানাক্তি কিঞ্চন ( কঠোপনিষদ ২/১/১১) ইত্যাদি বাকাওলিকে মহাবাক। বলা একটি বিশেষ ভ্রম। ওঁকারই একমাত্র মহাবাকা। অন্যান্য যে সমস্ত মন্ত্র মায়াবাদীরা মহাবাক্য বলে গ্রহণ করে, সেওলি কেবল প্রামৃদ্ধি। সেওনিকে মহাবাক্য বা *মহামন্ত* বলে গ্রহণ করা যায় না। *তত্ত্বা*সি বাকাটি প্রাদেশিক মাত্র, কারণ *তত্তমসি* বাকো যা উপদিষ্ট হয়, তা কেবল *বেদের* আংশিক উপলব্ধি। যে অশ্রাকৃত শব্দে সমস্ত বৈদিক জ্ঞান নিহিত রয়েছে, তাই হচ্ছে মহাবাকা, যেমন ওঁকার (প্রণব)। সুতরাং প্রণব ছাড়া আর কোন মহাবাকা হতে পারে না।

শক্ষরাচার্যের অনুগামীরা ওকারকে বাদ দিয়ে যে সমস্ত বৈদিক মন্ত্রকে মহাবাকা বলে মনে করছে, তার কেনটিই মহাবাক্য নয়। তার। কবল মন্তব্য করছে। শঙ্করচার্য কিন্তু কখনও মহাবাক্য—ওঁকার-এর উচ্চারণ বা কীর্তনের ব্যাপারে কোন

রকম জোর দেননি। তিনি কেবল ত*হুমসিকেই* মহাবাকা বলে স্বীকার করেছেন। জীবকে ভগবান বলে কল্পনা করে তিনি বেদাত-সূত্রের সব করটি মাছের কদর্থ করে প্রমাণ করার চেষ্টা করেছেন যে, জীব এবং পরমেশ্বর ভগবানের পৃথক কোন অন্তিত্ব নেই। তার এই প্রচেষ্টাকে জনৈক রাজনীতিবিদের *ভগবদ্গীতার* মাধ্যমে অহিংস নীতি প্রমাণ করার প্রচেষ্টার মতো। খ্রীকৃষ্ণ অসুরদের সংহারকারী, তাই গ্রীকৃষ্ণকে অহিংস বলে প্রমাণ করা গ্রীকৃষ্ণকে অস্বীকার করারই সামিল। ভগবদগীতার এই ধরনের বিশ্লেষণ যেমন অযৌত্তিক, তেমনই শঙ্করাচার্যের বেদাস্ত-সূত্রের ব্যাখ্যাও সম্পূর্ণ অযৌক্তিক এবং কোন প্রকৃতিস্থ, বিচারবৃদ্ধি-সম্পন্ন মানুষ তা গ্রহণ করবেন না। বর্তমানে কেবল তথাকথিত বৈদান্তিকেরাই বেদান্ত-সূত্রের কদর্থ করছে না, এক ধরনের অবিবেকী লোকেরাও যারা এত অধঃপতিত যে, তারা প্রচার করছে সন্ত্রাসীরাও মাছ, মাংস, ডিম ইত্যাদি অখাদ্য ভক্ষণ করতে পারে। তারাও *বেদান্ত-সূত্রের* কদর্থ করছে। এইভাবে শঙ্করাচার্যের তথাকথিত অনুগামী মায়াবাদীরা গভীর থেকে গভীরতর অন্ধকারে নিমজ্জিত হচ্ছে। এই ধরনের অধঃপতিত মানুষেরা কিভাবে সমস্ত বেদের সারাতিসার বেদান্ত-সূত্রের वाधा कवरव ?

গ্রীচৈতনা মহাপ্রভু ঘোষণা করেছেন, 'মায়াবাদি-ভাষা ওনিলে হয় সর্বনাশ'। ভগবদগীতায় বর্ণনা করা হয়েছে, বেদৈশ্চ সর্বৈরহমের বেদাঃ—সমস্ত বেদের উদ্দেশ্য राष्ट्र श्रीक्कारक ज्ञाना (ज्यवप्यीण ১৫/১৫)। किन्न मासावापीता मकनत्क কৃষ্ণানিমুখ করেছে। তাই এই অধঃপতন থেকে সমস্ত জগৎকে উদ্ধার করার জন্য কৃঞ্চভাবনামূত আন্দোলনের প্রচারের প্রবল প্রয়োজনীয়তা দেখা দিয়েছে। প্রতিটি প্রকৃতিত এবং বদ্ধিমান মানুষের কর্তবা হচ্ছে মায়াবাদ দর্শন বর্জন করে; বৈষ্ণব আচার্যদের ভাষা হদয়ঙ্গম করার চেষ্টা করা। বেদের যথার্থ অর্থ হৃদয়ঙ্গম করার চেষ্টাঃ ভগবদগীতা যথাযথ পাঠ করা উচিত।

> स्थाक १२% সর্বাশ্রয় ঈশ্বরের করি প্রণব উদ্দেশ । 'তত্মিসি'-বাক্য হয় বেদের একদেশ ॥ ১২৯ ॥

# শ্লোকার্থ

"প্রণৰ বা ওঁকার-এর দ্বারা সমস্ত বৈদিক জ্ঞানের চরম লক্ষ্য পরমেশ্বর ভগবানকে বোঝানো হয়েছে। কিন্তু তত্ত্বমসি বাক্যে বেদের আংশিক অর্থ প্রকাশিত হয়েছে।

তত্তমসি মানে হচ্ছে তুমিই সেই চিৎস্বরূপ।

205

#### শ্লোক ১৩০

'প্রণব, মহাবাক্য—তাহা করি' আচ্ছাদন । মহাবাকে। করি তত্ত্বমসি'র স্থাপন ॥ ১৩০ ॥

### শ্রোকার্থ

"প্রণৰ (ওঁকার) হচ্ছে বেদের মহাবাক্য (মহামন্ত্র)। সেই মহাবাক্যকে আচ্ছাদন করে শঙ্করাচার্যের অনুগামীরা কোন রকম যুক্তি-প্রমাণ ছাড়াই তত্ত্মসিকে মহাবাক্যরূপে স্থাপন করে।

#### তাৎপর্য

মায়াবাদীরা তত্ত্বমসি, সোহহম, ইত্যাদি শ্রুতি মন্ত্রের উপর জোর দেয়, কিন্তু প্রকৃত মহামন্ত্র প্রণব (ওঁকার)-এর উল্লেখ করে না। তাই, যেহেতু তারা বৈদিক জ্ঞানের কদর্থ করে, সেই হেতু তারা হচ্ছে ভগবানের শ্রীপাদপদ্মে সব চাইতে বড অপরাধী। শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভু স্পষ্টভাবে বলেছেন, 'মায়াবাদী কৃষ্ণে অপরাধী'—মায়াবাদীরা হচ্ছে শ্রীকৃষ্ণের চরণে সব চাইতে বড় অপরাধী। শ্রীকৃষ্ণ ঘোষণা করেছেন---

> जानशः वियजः जुन्तान् সংসারেষু नরাধমান । किथागुज्यभवजानाभुतीरपुव यानियु ॥

"যারা এই রকম বিদ্বেধী, কুর, নরাধম, নিতা অন্তভ কর্ম অনুষ্ঠানশীল, তাদের আমি এই সংসারে বার বার আসুরী যোনিতে নিক্ষেপ করি।" (ভগবদ্গীতা ১৬/১৯) মায়াবাদীরা কৃষ্ণবিদ্বেধী, তাই মৃত্যুর পরে তারা অসুরযোনি লাভ করবে। ভগবদ্গীতায় ৯/৩৪ খ্রীকৃষ্ণ যখন বলেছেন, মন্মনা ভব মন্তক্তো মদ্যাজী মাং নমস্কুরু—"তোমার মন দিয়ে সর্বক্ষণ আমার কথা চিন্তা কর, আমাকে নমস্কার কর এবং আমার পূজা কর," তখন একদল আস্রিক পণ্ডিত কৃষ্ণের এই উক্তি বিশ্লেষণ করে বলেছে যে, কৃষ্ণের কথা চিন্তা করতে হবে না বা কৃষ্ণের শরণাগত হতে হবে না, সকলের মধ্যে যে অব্যক্ত বস্তু রয়েছে, তার কথা চিস্তা করতে হবে। এই পণ্ডিভটি এই জীবনে নানা রকম দৃঃথকষ্ট ভোগ করছে এবং এই জীবনে যদি তার দুঃখকষ্টের মেরাদ শেষ না হয়, তা হলে পরবর্তী জীবনে আবার তাকে 🕐 দঃখকষ্ট ভোগ করতে হবে। আমাদের সব সময় সচেতন থাকতে হবে, যাতে আমরা ভগবৎ-বিদ্বেষী না হয়ে পড়ি। তাই পরবর্তী শ্লোকে খ্রীচৈতন্য মহাপ্রভূ স্পষ্টভাবে *বেদের* উদ্দেশ্য বর্ণনা করেছেন।

শ্ৰোক ১৩১

সর্ববেদসূত্রে করে কৃষ্ণের অভিধান। মুখ্যবৃত্তি ছাডি' কৈল লক্ষণা-ব্যাখ্যান ॥ ১৩১ ॥

### শ্ৰোকাৰ্থ

"সমস্ত বৈদিক শাস্ত্রে এবং সূত্রে খ্রীকৃষ্ণই হচ্ছেন বেদা, কিন্তু শঙ্করাচার্যের অনগামীরা বিকৃতভাবে বেদের অর্থ বিশ্লেষণ করে মুখ্য অর্থ আচ্ছাদিত করেছেন।

### তাৎপর্য

এখানে বলা হয়েছে-

(वर्ष तामाराण किव भुतारण छत्रक ज्था । व्यामावरस ह भरधा ह इतिः भर्वत गीयरङ ॥

রামায়ণ, পুরাণ এবং মহাভারত আদি বৈদিক শাস্ত্রে, আদিতে, মধ্যে এবং অন্তে সর্বত্রই প্রমেশ্বর ভগবান শ্রীহরির মহিমাই কীর্তিত হয়েছে।

শ্লোক ১৩২

স্তঃপ্রমাণ বেদ প্রমাণ-শিরোমণি। লক্ষণা করিলে স্বতঃপ্রমাণতা-হানি ॥ ১৩২ ॥

### শ্লোকার্থ

"স্বতঃপ্রমাণ বেদ হচ্ছে সমস্ত প্রমাণের শিরোমণি, কিন্তু সেই শাস্ত্রের যদি মনগড়া অর্থ বিশ্লেষণ করা হয়, তা হলে তার স্বতঃপ্রমাণতা নম্ভ হয়।

# ভাৎপর্য

আমাদের উক্তির যথার্থতা প্রমাণ করার জন্য আমরা বৈদিক প্রমাণের উদ্ধৃতি দিই, কিন্তু সেই বেদের যদি মনগড়া অর্থ করা হয়, তা হলে বৈদিক শাস্ত্র ভ্রান্ত এবং

অর্থহীন হয়ে পড়ে। অর্থাৎ বৈদিক উক্তির মনগড়া অর্থ করলে, বৈদিক প্রমাণ্ট ওরুত্ব নষ্ট হয়ে যায়। কেউ যথন বৈদিক শাস্ত্র থেকে উদ্ধৃতি দেয়, তথন তা প্রামাণিক বলে স্বীকার করা যায়। সেই প্রামাণিকতা কিভাবে নিজের আয়ত্তাধীনে আনা যায়?

> শ্লোক ১৩৩ এই মত প্রতিসূত্রে সহজার্থ ছাড়িয়া । গৌণার্থ ব্যাখ্যা করে কল্পনা করিয়া ॥ ১৩৩ ॥

#### **শ্লোকার্থ**

"মায়াবাদীরা এইভাবে বৈদিক-সূত্রের অর্থ বর্জন করে, তাদের দর্শন প্রতিষ্ঠা করার জন্য কল্পনাপ্রসূত গৌণ অর্থ ব্যাষ্য্য করেছে।"

#### তাৎপর্য

দুর্ভাগ্যবশত, শঙ্করাচার্যের মায়াবাদের দ্বাবা পৃথিবী আছের হয়ে আছে। তাই বৈদিক শান্তের সহন্ধ, সরল এবং স্বাভাবিক অর্থ প্রচার করার প্রবল প্রয়োজনীরতা দেখা দিরেছে। এই কারণেই আমরা ভগবদ্গীতা যথায়েথ রচনা করে সেই কাছ ওরু করেছি, এবং সমস্ত বৈদিক শান্তের যথার্থ অর্থ প্রচার করার পরিকল্পনা করেছি।

> শ্লোক ১৩৪ এই মতে প্রতিসূত্রে করেন দূষণ। ভনি' চমৎকার হৈল সন্ন্যাসীর গণ॥ ১৩৪॥

#### **শ্লোকার্থ**

শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভু ষধন এইভাবে শঙ্করাচার্যের বেদান্ত-সূত্রের ভাষ্যের ভূলওলি দেখিয়ে দিলেন, তখন সমস্ত সন্ম্যাসীরা চমৎকৃত হলেন।

> শ্লোক ১৩৫ সকল সন্মাসী কহে,—'শুনহ শ্রীপাদ। তুমি যে খণ্ডিলে অর্থ, এ নহে বিবাদ॥ ১৩৫॥

#### গ্লোকার্থ

তখন সমস্ত মায়াবাদী সন্ন্যাসীরা বললেন, "শ্রীপাদ, আপনি যে এইভাবে সমস্ত অর্থ খণ্ডন করলেন, তা বিবাদ নয়, কারণ আপনি সূত্রগুলির প্রকৃত অর্থ বিশ্লেষণ করেছেন।

> শ্লোক ১৩৬ আচার্য-কল্পিত অর্থ,—ইহা সভে জানি। সম্প্রদায়-অনুরোধে তবু তাহা মানি॥ ১৩৬॥

#### শ্লোকার্থ

"আমরা জানি যে, এই সমস্ত বাক্যবিন্যাস হচ্ছে শঙ্করাচার্যের কল্পিত অর্থ। কিন্ত যদিও তা আমাদের সন্তুষ্টি বিধান করে না, তবুও সম্প্রদায়ের অনুরোধে তা আমরা মনি।"

> শ্লোক ১৩৭ মুখ্যার্থ ব্যাখ্যা কর, দেখি তোমার বল ।' মুখ্যার্থে লাগাল প্রভু সূত্রসকল ॥ ১৩৭ ॥

#### শ্লোকার্থ

মায়াবাদী সন্যাসীরা তখন বললেন, "আপনি কিভাবে মুখ্য অর্থ অনুসারে এই সমস্ত সূত্রের ব্যাখ্যা করেন, তা আমরা দেখতে চাই।" সে কথা ওনে, প্রীচৈতন্য মহাপ্রভূ বেদান্ত-সূত্রের মুখ্য অর্থ ব্যাখ্যা করতে লাগলেন।

> শ্লোক ১৩৮ বৃহদ্বন্তু 'ব্ৰহ্ম' কহি—'শ্ৰীভগবান'। ষড়বিংধশ্বৰ্যপূৰ্ণ, পরতত্ত্বধাম ॥ ১৩৮॥

# শ্লোকার্থ

"বৃহত্তম থেকেও বৃহত্তর বস্তু হচ্ছেন প্রমেশ্বর ভগবান। তাই, তিনি হচ্ছেন প্রমতত্ত্ব এবং পূর্বজ্ঞানের আগ্রয়।

# তাৎপর্য

শ্রীমন্ত্রাগবতে বলা হয়েছে যে, তিনভাবে প্রমতত্ত্বের উপলব্ধি হয়—নির্বিশেষ ব্রহ্ম, সর্বভৃতস্থ পরমায়া এবং চরমে পরমেশ্বর ভগবান। নির্বিশেষ ব্রহ্ম এবং সর্বভৃতে বিরাজমান প্রমায়া হচ্ছে প্রমেশ্বর ভগবানের শক্তির প্রকাশ। ভগবান ষটেড়শ্বর্যপূর্ণ এবং তাঁর সেই ছয়টি ঐশ্বর্য হচ্ছে—যথা, বৈভব, বীর্য, যশ, সৌন্দর্য, জ্ঞান এবং বৈরাগ্য। যেহেতু তিনি বড়েশ্বর্যপূর্ণ, তাই ভগবান হচ্ছেন পরম জ্ঞানের চরম তত্ত্ব।

শ্লোক ১৩৯ স্বরূপ-ঐশ্বর্যে তাঁর নাহি মায়াগন্ধ । সকল বেদের হয় ভগবান্ সে 'সম্বন্ধ' ॥ ১৩৯ ॥

# <u>শ্লোকার্থ</u>

"তাঁর স্বরূপে পরমেশ্বর ভগবান মায়িক জগতে সব রকম কলুষ থেকে মুক্ত চিদেশ্বর্যে পূর্ণ। তাই তিনিই হচ্ছেন সমস্ত বেদের চরম লক্ষা।

(到本 280

তাঁরে 'নির্বিশেষ' কহি, চিচ্ছক্তি না মানি। অর্ধ স্বরূপ না মানিলে পূর্ণতা হয় হানি॥ ১৪০॥

# <u>শ্লোকার্থ</u>

"সেই পরমেশ্বরকে যখন নির্বিশেষ বলে বর্ণনা করা হয়, তখন তাঁর চিন্ময় শক্তিকে অস্বীকার করা হয়। ন্যায় শাস্ত্র অনুসারে, সড্যের অর্ধাংশ যদি স্বীকার করা না হয়, তা হলে পূর্ণ স্বরূপ জানা যায় না।

# তাৎপর্য

উপনিষদে বলা হয়েছে,

ওঁ পূর্ণমদঃ পূর্ণমিদং পূর্ণাৎ পূর্ণমৃদচ্যতে। পূর্ণস্য পূর্ণমাদায় পূর্ণমেবাবশিষ্যতে ॥

ইশোপনিষদ, বৃহদারণাক উপনিষদ এবং অন্যানা উপনিষদে উল্লিখিত এই শ্লোকে বর্ণনা করা হয়েছে যে, পরমেশ্বর ভগবান ষড়ৈশ্বর্যপূর্ণ। তিনি অদ্বিতীয় তত্ত্ব, কারণ তিনি সমস্ত ঐশ্বর্য, বীর্য, যশ, ত্রী, জ্ঞান এবং বৈরাগ্যের অধীশ্বর। ব্রহ্ম মানে হচ্ছে বৃহত্তম, কিন্তু পরমেশ্বর ভগবান হচ্ছেন বৃহত্তম থেকেও বৃহত্তর। ঠিক যেমন সূর্যমণ্ডল সমগ্র ব্রহ্মাণ্ডে পরিব্যাপ্ত সূর্যকিরণ থেকে মহত্তর। যদিও অন্ধক্ত মানুষদের কাছে সমগ্র ব্রহ্মাণ্ডে পরিব্যাপ্ত সূর্যকিরণকে বিরাট বলে মনে হয়, কিন্তু সেই সূর্যকিরণ থেকেও বৃহত্তর হচ্ছে সূর্যমণ্ডল এবং সেই সূর্যমণ্ডল থেকেও মহত্তর হচ্ছেন সূর্যদেব। তেমনই নির্বিশেষ ব্রহ্মকে যদিও বিরাট বলে মনে হয়, কিন্তু তা বৃহত্তম নয়। নির্বিশেষ ব্রহ্ম তে ভগবানের দেহবিচ্ছুরিত রশ্মিচ্ছটা মাত্র, কিন্তু ভগবানের চিশ্ময় স্বরূপ এই নির্বিশেষ ব্রহ্ম এবং সর্বভূতন্ত পরমান্যা থেকেও মহত্তর। তাই বৈদিক শাস্ত্রে যখনই ব্রহ্ম শব্দটির উল্লেখ করা হয়েছে, তথনই বৃথতে হবে যে, তা পরমেশ্বর ভগবানকে বেঝাচ্ছে।

ভগবদ্গীতায় ভগবানকে পরমব্রন্দা বলেও সম্বোধন করা হয়েছে। মায়াবাদী এবং অল্পন্ত মানুষেরা কখনও কখনও ব্রন্দের অর্থ বৃথতে ভুল করে, কারণ জীবও হছে ব্রন্দা। তাই শ্রীকৃষ্ণকে পরমব্রন্দা বলে বর্ণনা করা হয়েছে। বৈদিক শাস্ত্রে যখনই ব্রন্দা বা পরমায়া শব্দ দৃটির উদ্রেখ করা হয়েছে, তখনই পরমেশ্বর ভগবান শ্রীকৃষ্ণকেই বোঝানো হয়েছে। সেটি হছে ভাদের প্রকৃত অর্থ। য়েহেতৃ সমস্ত বৈদিক সাহিত্যে ব্রন্দের আলোচনা হয়েছে, তাই শ্রীকৃষ্ণ হছেদের বৈদিক জ্ঞানের চরম লক্ষ্য। নির্বিশেষ ব্রন্দা সবিশেষ ভগবানকে আশ্রয় করে বিরাজ করে। যদিও প্রথমিক উপলব্ধি হছে নির্বিশেষ ব্রন্দাজ্যাতি, তবুও সেখানে প্রবেশ করে পরম পুরুষ ভগবানকে প্রাপ্ত হতে হবে। ঈশোপনিষদে বর্ণনা করা হয়েছে য়ে, সেটিই হছে জ্ঞানের পূর্ণতা। ভগবদ্গীতাতেও (৭/১৯) সেই কথা বলা হয়েছে। বহুনাং জন্মনামতে জ্ঞানবান্ মাং প্রপদাতে— বহু বহু জন্ম-জন্মান্তরে জ্ঞানের মাধ্যমে পরমতত্ত্বকে জানার প্রচেষ্টার পর কেউ যখন শ্রীকৃষ্ণকে জ্ঞানতে পারেন এবং তাঁর শরণাণত হন, তখন তাঁর জ্ঞান অর্জনের সমস্ত প্রচেষ্টা সার্থক হয়।

নির্বিশেষ ব্রদারূপে প্রমন্তব্বের আংশিক উপলব্ধির দ্বারা ভগবানের পূর্ণ ঐশ্বর্য হৃদরঙ্গম হয় না। এটি পরমন্তব্বের এক বিপ্রভানক উপলব্ধি। সর্বতাভাবে পরমন্তব্ব দ্বীকার না করা হলে—অর্থাং নির্বিশেষ ব্রহ্ম, সর্বভূতত্ব পরমান্ত্রা এবং প্রমেশ্বর ভগবানক্রপে তাঁকে না জানা হলে. সেই জ্ঞান পূর্ণ হয় না। গ্রীপাদ রামানুজাচার্য তার বেদাত্ত-সংগ্রহে বলেছেন—

खातन धर्मन यक्तनमीन निकलिण्यः न जू खानमाउः उस्मिण् कथामिनम् सर्वसम्बद्ध होण् एषरः

তার জ্ঞান এবং ধর্মের মান্যমে তাঁর স্বরূপ নিরূপণ করতে হবে। কেবল পূর্ণ জ্ঞানময় বলে পরমতত্ত্বকে জ্ঞানা যথেষ্ট নয়। বৈদিক শাস্থ্যে বলা হয়েছে, য সর্বজ্ঞাঃ সর্ববিং অর্থাৎ, গরমতত্ত্ব সব কিছুই পূর্ণরূপে অবগত, কিন্তু বেদের বর্ণনা থেকে আমরা জানতে পারি যে, পরাস্যা শক্তিবিবিধেব শ্রুয়তে—তিনি কেবল সর্বজ্ঞই নন, তিনি তাঁর বিভিন্ন শক্তির প্রভাবে ক্রিয়াও করেন। তেমনই ব্রহ্মকে পূর্ণ চিন্ময়রূপে জ্ঞানাও যথেষ্ট নয়। আমাদের এটিও জ্ঞানতে হবে যে, তিনি তাঁর বিভিন্ন শক্তির মাধ্যমে চিন্ময় ক্রিয়া করেন। মায়াবাদ দর্শন অনুসারে পরমতত্ত্ব যে চিন্ময় কেবল সেটুকুই বর্ণনা রয়েছে, কিন্তু তিনি যে পূর্ণ চিন্ময়রূপে কিভাবে ক্রিয়া করেন, সেই সম্বন্ধে কোন বর্ণনা নেই। এটিই হচ্ছে সেই দর্শনের ক্রটি।

শ্লোক ১৪১ ভগবান্-প্রাপ্তিহেতু যে করি উপায় । শ্রবণাদি ভক্তি—কৃষ্ণ-প্রাপ্তির সহায় ॥ ১৪১ ॥

# শ্লোকার্থ

"শ্রবণ, কীর্তন আদি নবধা ভক্তির মাধ্যমেই কেবল ভগবানকে পাওয়া যায়। তাঁকে পাওয়ার এটিই হচ্ছে একমাত্র উপায়।

# তাৎপর্য

ব্রহ্মকে সমস্ত জ্ঞানের সমষ্টিরূপে জ্বেনেই মায়াবাদীরা সম্ভষ্ট, কিন্তু বৈষ্ণব দার্শনিকেরা প্রমেশ্বর ভগবান সম্বন্ধে বিস্তারিতভাবে কেবলমাত্র অবগতই নন, কিভাবে তাঁকে পাওয়া যায়, সেই উপায়ও তাঁরা জানেন। প্রবণ আদি নবধা ভক্তির পত্নাই শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভু বর্ণনা করেছেন।

> खनभः कीर्जनः निरस्माः त्यतमः भामतत्रनमम् । व्यक्तः नत्मनः नात्राः त्रथायात्रानितनमम् ॥

> > (শ্রীমন্তাগবত ৭/৫/২৩)

যে নবদা ভতির মাধ্যমে ভগবানের কাছে ফিরে যাওয়া যায়, তার মধ্যে ভগবানের কথা শ্রবণ হচ্ছে সব চাইতে ওরুত্বপূর্ণ। এই শ্রবণের পত্থা অনুসারে মানুষ যদি কেবল কৃষ্ণকথা শ্রবণ করার সুযোগ পায়, তা হলেই তাদের সুপ্ত ভগবৎ-প্রেম ধীরে ধীরে বিকশিত হবে। 'শ্রবণাদি-গুদ্ধচিত্তে করয়ে উদয়' (চৈঃ চঃ মধ্য ২২/১০৭)। ভগবৎ-প্রেম সকলের মধ্যেই সুপ্তভাবে রয়েছে, কিন্তু কেউ যদি ভগবানের কথা শ্রবণ করার সুযোগ পায়, তা হলে অবশাই সেই প্রেম বিকশিত হবে। এই তত্ত্বের ভিত্তিতে আমাদের কৃষ্ণভাবনামৃত আন্দোলন প্রতিষ্ঠিত। আমরা কেবল জনসাধারণকে পরমেশ্বর ভগবানের কথা শ্রবণ করার সুযোগ দান করি, আর তাদের ভগবৎ-প্রসাদ সেবন করতে দিই এবং তার ফলে পৃথিবীর সর্বত্র মানুব ওদ্ধ ক্রভেত্তে পরিণত হচেছ। আমরা সারা পৃথিবী জুড়ে শত শত কৃষ্ণশ্রদির প্রতিষ্ঠা করেছি, যাতে মানুষ কৃষ্ণকথা শ্রবণ করতে পারে এবং কৃষ্ণপ্রসাদ সেবন করতে পারে। এই দৃটি পত্রা যে কেউই গ্রহণ করতে পারে, এমন কি একটি শিত্ত পর্যন্ত। ধনী-দরিদ্র, পণ্ডিত-মূর্খ, ম্বেভাঙ্গ-কৃষ্ণাঙ্গ, বৃদ্ধ-শিত্ত নির্বিশেষে সকলেই পরমেশ্বর ভগবানের কথা শ্রবণ করে এবং কৃষ্ণপ্রসাদ সেবন করে, ভগবেছেতির চিন্মর স্তরে উরীত হতে পারে।

শ্লোক ১৪২ সেই সর্ববেদের 'অভিধেয়' নাম। সাধনভক্তি হৈতে হয় প্রেমের উদ্গম॥ ১৪২॥

# শ্লোকার্থ

"সদ্ওক্রর তত্ত্বাবধানে এই বৈধীভক্তি সাধন করার ফলে, অবশাই সৃপ্ত ভগবৎ-প্রেমের উদ্গম হয়। এই পদ্থাকে বলা হয় অভিধেয়।

শ্রবণ, কীর্তন আদির মাধ্যমে ভগবস্তুক্তির অনুশীলন করার ফলে, বন্ধ জীবের কলুষিত হৃদয় নির্মল হয়, এবং তখন তিনি প্রমেশ্বর ভগবানের সঙ্গে তাঁর নিতা সম্বন্ধ উপলব্ধি করতে পারেন। সেই নিত্য সম্পর্কের বর্ণনা করে শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভু বলেছেন, জীবের 'স্বরূপ' হয় কৃষ্ণের নিতাদাস—প্রতিটি জীবই তার স্বরূপে পরমেশ্বর ভগবান শ্রীকৃষ্ণের নিত্যদাস। কেউ যখন এই সম্পর্ক সম্বন্ধে সম্পূর্ণরূপে অবগত হন, তখন তিনি সেই সম্বন্ধ স্থাপনে তৎপর হন। তাকে বলা হয় *অভিধেয়* । তার পরবর্তী স্তর হচ্ছে *প্রয়োজনসিদ্ধি* বা জীবনের চরম উদ্দে<del>শ্য</del> সাধন করা। কেউ যখন প্রমেশ্বর ভগবানের মঙ্গে তাঁর সম্পর্কের কথা হৃদয়ঙ্গ ম করতে পারেন এবং সেই সম্বন্ধ স্থাপনের জন্য তৎপর হন, তখন আপনা থেকেই তাঁর জীবনের উদ্দেশ্য সফল হয়। মায়াবাদীরা আয়জ্ঞান লাভের এই প্রাথমিক ন্তরটি পর্যন্ত লাভ করতে পারে না, কারণ ভগবানের ব্যক্তিত্ব সম্বন্ধে তাদের কোন ধারণাই নেই। তিনি হচ্ছেন সর্বলোক মহেশ্বর এবং তিনিই হচ্ছেন একমাত্র পুরুষ, যিনি সমস্ত জীবের সেবা গ্রহণ করতে পারেন। কিন্তু যেহেতু মায়াবাদীদের সেই জ্ঞান নেই, তাই ভগবানের সঙ্গে তাদের সম্পর্কের জ্ঞান পর্যন্তও মায়াবাদীদের নেই। তারা লাক্তভাবে মনে করে যে, সকলেই ভগবান অথবা সকলেই ভগবানের সমান। তাই, জীবের প্রকৃত স্বরূপ সম্বন্ধে যেহেতু তাদের কোন স্পষ্ট ধারণা নেই, তা হলে প্রমার্থের পথে তারা অগ্রসর হবে কিভাবে? যদিও তারা নিজেদের মৃক্ত বলে অভিমান করে, কিন্তু প্রমেশ্বর ভগবানের শ্রীপাদপদ্মের প্রতি অশ্রদ্ধা-প্রায়ণ হওয়ার ফলে, তারা অচিরেই অধঃপতিত হয়। তাকেই বলা হয় প*তন্তাধঃ*। এটি গর্ভস্থ শ্রীকৃষ্ণের প্রতি দেবতাদের বন্দনা—সেই সম্বন্ধে বলা হয়েছে—

> আরুহা কৃচ্ছেণ পরং পদং ততঃ। পতন্তাধোহনাদৃতযুত্মদণঘয়ঃ॥

> > ( শ্রীমন্তাগবত ১০/২/৩২)

যে সমস্ত মানুষ নিজেদের মুক্ত বলে অভিমান করে, কিন্তু ভগবানের সঙ্গে তাদের সম্পর্কের কথা না জেনে ভগবানের প্রতি ভক্তিগরায়ণ হয় না, তারা অবশাই বিপথগামী হয়েছে, এবং তাই ভগবানের শ্রীপাদপদ্মের প্রতি অপ্রদ্ধা প্রদর্শন করার ফলে, তারা অচিরেই অধঃপতিত হয়। ভগবানের সঙ্গে আমাদের সম্পর্কের কথা যথাযথভাবে জ্ঞানতে হবে, তা হলেই কেবল জ্ঞীবনের পরম উদ্দেশ্য সাধন করা সম্ভব।

#### শ্লোক ১৪৩

কৃষ্ণের চরণে হয় যদি অনুরাগ । কৃষ্ণ বিনু অন্যত্র তার নাহি রহে রাগ ॥ ১৪৩ ॥

185

# শ্লোকার্থ

"কেউ যদি শ্রীকৃষ্ণের প্রতি প্রীতিপরায়ণ হয়ে তাঁর শ্রীপাদপদ্মের প্রতি অনুরক্ত হন, তা হলে ধীরে ধীরে অন্য সব কিছুর প্রতি তাঁর আমক্তি নম্ভ হয়ে যাবে।

# তাৎপর্য

ভগবন্তুন্তির মার্গে উন্নতির এটি একটি লক্ষণ। ভক্তিঃ পরেশানুভবো বিরক্তিরনাত্র স্যাৎ—ভক্ত যথন শ্রীকৃষ্ণের প্রতি আসজি অনুভব করেন, তখন তিনি অন্য সব কিছুর প্রতি আসকি রহিত হয়ে বিরক্ত হন। মায়াবাদীরা যদিও মুক্তির পথে অনেক এগিয়ে গোছে বলে মনে করা হয়, কিন্তু আমরা দেখি যে, কিছুদিন পরে আবার তারা রাজনীতি বা জনসেবার কাজ করার জন্য নেমে আসে। বহু বড় বড় সন্নাসী, যাদের মুক্ত বলে ধারণা করা হয়, এই জগৎকে মিথাা বলে পরিত্যাগ করার পরেও, আবার তাদের জড়-জাগতিক কার্যকলাপে লিপ্ত হবার জন্য নেমে আসতে দেখা গেছে। কিন্তু ভক্ত যখন ভক্তিমার্গে ভগবানের সেবায় লিপ্ত হন, তখন আর তাঁর এই ধরনের জনহিতকর কার্যের প্রতি আসক্তি থাকে না। কেবল ভগবানের সেবাতেই অনুপ্রাণিত হয়ে তিনি সারা জীবন কেবল ভগবানের সেবাই করে যান। এটিই হচ্ছে বৈঝবের সঙ্গে মায়াবাদীর পার্থকা। তাই ভগবন্তুন্তির পত্না অত্যন্ত ব্যবহারিক, কিন্তু মায়াবাদীর পত্না মনোধর্ম-প্রসৃত জল্পনা-কলনা মাত্র।

শ্লোক ১৪৪ পঞ্চম পুরুষার্থ সেঁই প্রেম-মহাধন । কুষ্ণের মাধুর্য-রস করায় আশ্বাদন ॥ ১৪৪ ॥

# শ্লোকার্থ

"ভগবং-প্রেম এমনই এক জমূল্য সম্পদ ধে, তাকে মানব-জীবনের পঞ্চম পুরুষার্থ বলে বিবেচনা করা হয়। ভগবং-প্রেম বিকশিত করার ফলে মাধুর্য প্রেমের স্তরে উন্নীত হওয়া যায়, এবং এই জম্মেই সেই রস আশ্বাদন করা যায়।

মায়াবাদীরা মনে করে যে, জীবনের পরম পূর্ণতা হচ্ছে মুক্তি, যা হচ্ছে চতুর্বর্গের চতুর্থ স্তর। সাধারণত মানুষ ধর্ম, অর্থ, কাম এবং মোক্ষ—এই চতুর্বর্গ সম্বন্ধেই অবগত। কিন্তু ভগবদ্ভক্তির স্তর মুক্তিরও উধেন। কেন্ট যখন যথাযথভাবে মুক্ত হন, তখনই তিনি কৃষ্ণপ্রেমের অর্থ হাদরঙ্গম করতে পারেন। খ্রীটেতনা মহাপ্রভু যখন খ্রীরূপ গোস্বামীকে শিক্ষা দিছিলেন, তখন তিনি বলেছিলেন, "কোটিমুক্ত-মধ্যে 'দুর্লভ' এক কৃষ্ণভক্ত "—কোটি কোটি মুক্ত পুরুষদের মধ্যে একজন কৃষ্ণভক্ত পাওয়াও দুক্তর।

সব চাইতে উচ্চস্তরের মায়াবাদী মুক্তির স্তর পর্যন্ত উন্নীত হতে পারেন, কিন্তু কৃষ্ণভক্তি এই মুক্তির স্তরেরও উধের্য। সেই সম্বন্ধে শ্রীল ব্যাসদেব (শ্রীমন্ত্রাগবতে ১/১/২) বলেছেন—

> ধর্মঃ প্রোজ্ঞিতকৈতবোহত্র প্রমো নির্মৎসরাণাং সতাং। বেদাং বাস্তবমত্র বস্তু শিবদং তাপত্রয়োকুলনম্।।

"জড় বাসনাযুক্ত সৰ রকমের ধর্ম সম্পূর্ণভাবে বর্জন করে এই ভাগবত পুরাণ পরম সতাকে প্রকাশ করেছে, যা কেবল সর্বতোভাবে বিশুদ্ধ ভক্তরাই হুদ্যুক্তম করতে পারেন। প্রম সত্য হচ্ছে প্রম মঙ্গলময় বাস্তব বস্তু। সেই সতাকে জানতে পারলে ত্রিতাপ দুঃখ সমূলে উৎপাটিত ইয়।" *বেদান্ত-সূত্রের* ভাষা *শ্রীমন্তাগবত*, পরমো নির্মৎসরাণাং ভক্তদের জন্য অর্থাৎ যাঁদের হাদয় সম্পূর্ণক্রপে ঈর্যাবিহীন ভাদের জন্য। মায়াবাদীরা প্রমেশ্বর ভগবানের প্রতি ঈর্ষাপ্রায়ণ, ভাই *বেদান্ত*-সূত্র ভাদের জনা নয়। তারা অনর্থক *বেদান্ত-সূত্রে* নাক গলাতে চাম, কিন্তু তা বোঝার ক্ষমতা তাদের নেই। *বেদাত-সূত্রের* প্রণেতা তাঁর ভাষা *শ্রীমন্তাগবতে* বর্ণনা করেছেন যে, *বেদান্ত সূত্র* যেনল ভাঁদেরই জন্য যাঁদের হৃদয় নির্মল হয়েছে ( *পরমো* নির্মৎসরাণাম্)। কেউ যদি শ্রীকৃষ্ণের প্রতি ঈর্ষাপরায়ণ হন, তা থলে তিনি বেদান্ত-সূত্র বা ত্রীমন্তাগবত বৃঝরেন কি করে? মায়াবাদীদের একমাত্র কাজ হচ্ছে প্রমেশ্বর ভগবান গ্রীকৃষ্ণের নিন্দা করা। যেমন ভগবদ্গীতায় ভগবান গ্রীকৃষ্ণ তাঁর শরণাগত হওয়ার নির্দেশ দিয়েছেন, কিন্তু ভারতবর্ষের শ্রেষ্ঠ পণ্ডিত এবং তথাকথিত দার্শনিক প্রতিবাদ করেছেন যে, শ্রীকৃষ্ণের শরণাগত হতে হবে না। এর থেকে সহজেই বোঝা যায় যে, তিনি শ্রীকৃষ্ণের প্রতি ঈর্বাপরায়ণ। যেহেতৃ সমস্ত মায়াবাদীরাই শ্রীকৃষ্ণের প্রতি ঈর্ষাপরায়ণ, তাই বেদান্ত-সূত্রের অর্থ হৃদয়ঙ্গম করার কোন সম্ভাবনা তাদের নেই। এমন কি তারা যদি মুক্তও হয় যা তার। দাবি করে, তবুও এখানে শ্রীল কৃষ্ণদাস কবিরাজ গোস্বামী শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভূর কথা পুনরাবৃত্তি করে বলেছেন যে, কৃষ্ণপ্রেম মুক্তিরও অতীত।

শ্লোক ১৪৫

প্রেমা হৈতে কৃষ্ণ হয় নিজ ভক্তবশ । প্রেমা হৈতে পায় কৃষ্ণের সেবা-সুখরস ॥ ১৪৫ ॥

### শ্লোকার্থ

"মহন্তম থেকে মহন্তর যে পরমেশ্বর ভগবান, তিনি ভক্তির প্রভাবে তাঁর অতি নগণ্য ভক্তেরও অধীন হয়ে পড়েন। এটিই হচ্ছে ভগবড়ক্তির অপূর্ব মাধুর্য এবং তার প্রভাবে অসীম যে পরমেশ্বর তিনি অতি নগণ্য জীবের অধীন হয়ে পড়েন। ভগবানের সঙ্গে প্রেমের বিনিময়ের ফলে, ভক্ত কৃষ্ণের সেবাসুখ রস আস্থাদন করেন।

### তাৎপর্য

ভক্ত কথনও পরমেশ্বর ভগবানের সঙ্গে এক হয়ে যেতে চান না। মৃতি স্বয়ং মুকলিতাঞ্জলি সেবতেহস্মান্ (কৃষ্ণকর্ণামৃত ১০৭) শ্রীল বিল্মন্সল ঠাকুর তার ব্যক্তিগত অভিজ্ঞতা থেকে বলেছেন যে, হৃদয়ে যথন ভগবদ্ভক্তির বিকাশ হয় তথন মৃতি স্বয়ং তার নগণ্য দাসীর মতো তাঁকে সেবা করার জন্য উন্মুখ হন। করজেড়ে ভক্তের সম্মুখে দণ্ডায়মান হয়ে, মৃতি তথন ভক্তের সব রকম সেবা করতে প্রস্তুত থাকেন। মায়াবাদীদের মৃত্তি ভক্তের কাছে অত্যন্ত নগণ্য, কারণ ভক্তির মাধামে পরমেশ্বর ভগবান পর্যন্ত তার বশীভূত হয়ে পড়েন। তার দৃষ্টাত হচ্ছে, পরমেশ্বর ভগবান অর্ছনের রথের সারথি হয়েছিলেন এবং যখন তাঁকে উত্য পক্ষের সেনাবাহিনীর মধ্যে রথ নিয়ে যেতে বলেন (সেনয়োভতয়োর্মগের রথং স্থাপয় মেহচাত), শ্রীকৃষ্ণ তথন তাঁর সেই আদেশ পালন করেছিলেন। এমনই হচ্ছে পরমেশ্বর ভগবানের সঙ্গে ভক্তের সম্পর্ক। যদিও ভগবান মহতো মহীয়ান্, তবুও তিনি তাঁর ভক্তের অবিমিশ্র ভক্তির প্রভাবে তাঁর সেবা করেন।

শ্লোক ১৪৬ সম্বন্ধ, অভিধেয়, প্রয়োজন নাম। এই তিন অর্থ সর্বসূত্রে পর্যবসান ॥ ১৪৬॥

#### শ্লোকার্থ

"প্রমেশ্বর ভগবানের সঙ্গে যে সম্বন্ধ, সেই সম্বন্ধ অনুসারে ক্রিয়াকলাপ এবং জীবনের প্রম প্রয়োজন (কৃষ্ণপ্রেম)—এই তিনটি বিষয় বেদান্ত-স্ত্রের প্রতিটি >88

সূত্রে ব্যাখ্যা করা হয়েছে। কারণ সমস্ত বেদান্ত-দর্শন এই তিনটি তত্ত্বে পর্যবসিত হয়েছে।"

#### তাৎপর্য

খ্রীমন্ত্রাগবতে (৫/৫/৫) বলা হয়েছে-

পরভিবস্তাবদবোধজাতো যাবন্ন জিপ্তাসত আত্মতত্বম্ ॥

যতক্ষণ পর্যন্ত মানুষ জীবনের উদ্দেশ্য সম্বন্ধে অবগত না হয়, ততক্ষণ তার সমস্ত কার্যকলাপ বার্থ হয়। জীবনের উদ্দেশ্য সম্বন্ধে অবগত হওয়া যায় জিজ্ঞাসার মাধামে। তাই অথাতো ব্রক্ষাজিঞ্জাসা—এটি সেই ধরনের জিজ্ঞাসা, যা দিয়ে বেদান্ত-সূত্রের শুরু। মানুষের জানবার চেষ্টা করা উচিত—সে কে, এই জগৎ কি, ভগবান কে, এবং ভগবানের সঙ্গে তার সম্পর্ক কি রকম? কুকুর-বেড়ালেরা এই সমস্ত প্রশ্ন করতে পারে না। এই সমস্ত প্রশ্নের উদয় হয় যথার্থ মানুষের হাদয়ে। এই চারটি বিষয় সম্বন্ধে জ্ঞান—যথা, নিজের সম্বন্ধে, জগৎ সম্বন্ধে, ভগবান সম্বন্ধে এবং ভগবানের সঙ্গে জীবের সম্পর্ক সম্বন্ধে—একে বলা হয় সম্বন্ধ-জ্ঞান। পরমেশ্বর ভগবানের সঙ্গে যথন সম্বন্ধ প্রতিষ্ঠিত হয়, তখন তার পরবর্তী কর্তব্য হচ্ছে সেই সম্বন্ধ অনুসারে কার্য করা। তাকে বলা হয় জাভিধেয় সম্পাদন করার ফলে যখন জীবের পরম উদ্দেশ্য ভগবৎ-প্রেম লাভ হয়, তখন তিনি প্রয়োজন-সিন্ধি লাভ করেন। ব্রক্ষাসূত্র বা বেদান্ত-সূত্রে এই সমস্ত বিষয়গুলি অতাত সাবধানতার সঙ্গে বিশ্লেষণ করা হয়েছে। তাই এই তত্ত্ব অনুসারে যে বেদান্ত-সূত্র হদেরক্ষম করতে পারে না, সে কেবল তার সময়ের অপচয় করছে। প্রীমন্তাগবতে (১/২/৮) সেই কথাই বলা হয়েছে—

धर्यः सनुष्टिजः शृःभाः विद्युक्रमनकथाम् यः । नारभामराम्यमि त्रजिः यम এव दि क्वलम् ॥

কেউ মস্ত বড় পণ্ডিত হতে পারেন এবং খুব ভালভাবে তাঁর কর্তব্য সম্পাদন করতে পারেন, ফিন্তু তিনি যদি পরমেশ্বর ভগবানের মহিমা শ্রবণে উৎসূক না হন, তা হলে তিনি যা করেছেন তা সবই সময়ের অপচয় মাত্র। মায়াবাদীরা, যারা জড় জগতের সঙ্গে এবং পরমেশ্বর ভগবানের সঙ্গে তাদের সম্পর্কের কথা অবগত নয়, তারা কেবল তাদের সময়ের অপচয় করছে এবং তাদের দার্শনিক জল্পনা-কল্পনার কোন মূল্য নেই।

শ্লোক ১৪৭ এইমত সর্বসূত্রের ব্যাখ্যান শুনিয়া । সকল সন্মাসী কহে বিনয় করিয়া ॥ ১৪৭ ॥

# শ্লোকার্থ

এইভাবে সমস্ত মায়াবাদী সন্ন্যাসীরা যখন সম্বন্ধ, অভিধেয় এবং প্রয়োজন সম্বন্ধে প্রীচৈতন্য মহাপ্রভূব ব্যাখ্যা ওনলেন, তখন তাঁরা অত্যন্ত বিনীতভাবে বললেন।

# তাৎপর্য

কেউ যদি যথার্থই বেদান্ড-দর্শন হৃদয়সম করতে চান, তা হলে তাঁকে অবশ্যই প্রীচেতন্য মহাপ্রভূ অথবা বৈষ্ণব আচার্যকৃত ভিতিযোগের মাধ্যমে বেদান্ত-সূত্রের ব্যাখ্যা শুনতে হবে। শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভূর কাছ থেকে বেদান্ত-সূত্রের ব্যাখ্যা শুনে প্রকাশানন্দ সরস্বতী প্রমুখ সমস্ত সন্ন্যাসীরা বিনীতভাবে শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভূকে এই কথাগুলি বলেছিলেন।

শ্লোক ১৪৮ বেদময়-মূর্তি তুমি,—সাক্ষাৎ নারায়ণ । ক্ষম অপরাধ,—পূর্বে যে কৈলুঁ নিন্দন ॥ ১৪৮ ॥

### শ্রোকার্থ

"হে প্রভূ। তৃমি বৈদিক জ্ঞানের মূর্ত বিগ্রহ, তৃমি সাক্ষাৎ নারায়ণ। পূর্বে ডোমার নিন্দা করে আমরা যে অপরাধ করেছি, আমাদের সেই অপরাধ তৃমি ক্ষমা কর।"

#### তাৎপর্য

ভজিলাভের পন্থা সম্পূর্ণভাবে দৈন্য এবং বিনয়ের উপর প্রভিষ্ঠিত। গ্রীচৈতন্য মহাপ্রভুর কৃপায় তাঁর বেদাও-সূত্রের ব্যাখ্যা শ্রবণ করে মায়াবাদী সন্ন্যাসীরা অত্যন্ত বিনীত এবং তাঁর বাধ্য হয়েছিলেন। বেদাও-সূত্র অধ্যয়ন না করে গ্রীচৈতন্য মহাপ্রভু যে নৃভাকীর্তন করেছিলেন, সেই জন্য তাঁকে নিন্দা করার অপরাধের জন্য তাঁরা তাঁর কাছে ক্ষমাভিক্ষা করেছিলেন। গ্রীচৈতন্য মহাপ্রভুর পদান্ধ অনুসরণ করে আমরা কৃষ্ণভাবনামৃত আন্দোলন প্রচার করছি। আমরা বেদাও-সূত্রের পণ্ডিত না হতে

পারি এবং তার অর্থ না বৃঝতে পারি, কিন্তু আমরা অত্যন্ত নিষ্ঠাভরে ছীটেতনা মহাপ্রভু এবং পূর্বতন আচার্যদের পদাস্ক অনুসরণ করি, এবং এইভাবে আমরা বেদান্ত-সূত্রের মর্ম পূর্ণরূপে উপলব্ধি করেছি।

> শ্লোক ১৪৯ সেই হৈতে সন্ম্যাসীর ফিরি গেল মন । 'কৃষ্ণ' 'কৃষ্ণ' নাম সদা করয়ে গ্রহণ ॥ ১৪৯ ॥

# শ্লোকার্থ

শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভূর কাছ থেকে বেদান্ত-সূত্রের ব্যাখ্যা প্রবণ করার পর থেকেই মায়াবাদী সন্মাসীদের মনোবৃত্তি সম্পূর্ণরূপে পরিবর্তিত হল, এবং শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভূর নির্দেশে তাঁরাও নিরন্তর "কৃষ্ণ। কৃষ্ণ!" নাম গ্রহণ করতে লাগলেন।

# তাৎপর্য

এই সম্পর্কে উল্লেখ করা যেতে পারে যে, সহজিয়ারা কখনও কখনও বলে প্রকাশানন্দ সরস্বতী এবং প্রবোধানন্দ সরস্বতী একই ব্যক্তি। প্রবোধানন্দ সরস্বতী ছিলেন খ্রীচৈতন্য মহাপ্রভুর এক মহান বৈষ্ণব ভক্ত, কিন্তু কাশীর মায়াবাদীদের নেতা ত্রীপ্রকাশনন্দ সরস্বতী ভিন্ন বাক্তি। প্রবোধানন্দ সরস্বতী রামানুজ সম্প্রদায়ের বৈষ্ণব কিন্তু প্রকাশানন্দ সরস্বতী ছিলেন শঙ্করাচার্যের সম্প্রদায়ভূক্ত। প্রবোধানন্দ সরস্বতী খ্রীচৈতন্যচন্দ্রামৃত, খ্রীরাধারসসুধানিধি, সঙ্গীতমাধব, বৃন্দাবন-শতক, নবদ্বীপ-শতক আদি অনেকণ্ডলি গ্রন্থ রচনা করেছেন। শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভু যখন দক্ষিণ ভারত ত্রমণ করছিলেন, তখন তাঁর সঙ্গে প্রবোধানন্দ সরস্বতীর পরিচয় হয়। প্রবোধানন্দ সরস্বতীর দুই স্রাতা ব্যেক্ষট ভট্ট এবং ত্রিমল্ল ভট্ট। এঁরা ছিলেন রামানুজ সম্প্রদায়ের বৈষ্ণৰ। গোপাল ভট্ট গোস্বামী হচ্ছেন প্রবোধানন্দ সরস্বতীর ভ্রাতু পুত্র। ঐতিহাসিক তথ্য থেকে দেখা যায় যে, ১৪৩৩ শকান্ধে শ্রীচৈতনা মহাপ্রভু দক্ষিণ ভারত ভ্রমণ করছিলেন, এবং সেই শকাব্দের চাতুর্মাস্যের সময় তাঁর সঙ্গে প্রবোধানন্দ সরস্বতীর সাক্ষাৎকার হয়। তা হলে তার দুই বছর পরে ১৪৩৫ শকাব্দে শক্ষর সম্প্রদায়ের সন্মাসীরূপে সেই একই ব্যক্তির সঙ্গে তাঁর সাক্ষাৎ হয় কি করে? এর থেকে সহজেই বোঝা যায় যে, প্রবোধানন্দ সরস্বতী এবং প্রকাশানন্দ সরস্বতী এক ব্যক্তি বলে যে সহজিয়া সম্প্রদায়ের ধারণা, সেটি সম্পূর্ণ ভ্রান্ত।

শ্লোক ১৫০ এইমতে তাঁ-সবার ক্ষমি' অপরাধ । সবাকারে কৃষ্ণনাম করিলা প্রসাদ ॥ ১৫০ ॥

# <u>হোকার্থ</u>

এইভাবে খ্রীচৈতন্য মহাপ্রভু মায়াবাদী সন্মাসীদের সমস্ত অপরাধ ক্ষমা করলেন এবং অত্যন্ত কৃপাপূর্বক তাঁদের কৃষ্ণনাম দান করলেন।

#### তাৎপর্য

খ্রীচৈতন্য মহাপ্রভূ হচ্ছেন পরমেশ্বর ভগবানের পরম করুণাময় অবতার। খ্রীল রূপ গোস্বামী বলেছেন, মহাবদান্যাবতার বা সব চাইতে উদার অবতার। খ্রীল রূপ গোস্বামী আরও বলেছেন, করুণয়াবতীর্ণঃ কলৌ—তার অপার করুণা বিতরণ করার জন্য তিনি এই কলিযুগে জন্মগ্রহণ করেছেন। এইখানে তা প্রমাণিত হল। মায়াবাদী সন্ন্যাসীরা শ্রীকৃষ্ণের চরণে অপরাধী বলে, মহাপ্রভু তাদের মুখ দর্শন করতে চাননি, কিন্তু এখানে তিনি তাদের সকলকে ক্ষমা করলেন (তাঁ-সবার ক্ষমি' অপরাধ) । প্রচারের এটি একটি আদর্শ দৃষ্টান্ত। 'আপনি আচরি' ভক্তি শিখাইমু সবারে। খ্রীটেতন্য মহাপ্রভু আমাদের শিক্ষা দিয়ে গিমেছেন যে, প্রচার করার সময় যাদের সঙ্গে আমাদের সাক্ষাৎ হবে, তারা সকলেই কৃষ্ণবিছেষী অপরাধী। কিন্ত প্রচারকের কর্তব্য হচ্ছে, তাদেরকে কৃষ্ণভাবনামৃত আন্দোলন সন্বন্ধে যুক্তি-প্রমাণ দারা প্রত্যয় উৎপাদন করিয়ে, হরেকৃষ্ণ মহামন্ত্র কীর্তনে উ'দুদ্ধ করা। নানা রকম বাধাবিপত্তি সত্ত্বেও আমাদের কৃষ্ণভাবনামৃত আন্দোলনের প্রসার হচ্ছে এবং পৃথিবীর বিভিন্ন প্রান্তে এমন কি আফ্রিকাতেও মানুষেরা এই নাম-সংকীর্তনের পন্তা অবলম্বন করছেন। ভগবৎ-বিদেরীদেরও হরেকৃষ্ণ মহামন্ত্র কীর্তনে উদ্বন্ধ করে, শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভ কৃষ্ণভাবনামৃত আন্দোলনের সাফলোর দৃষ্টান্ত দিয়ে গিয়েছেন। আমাদের কর্তব্য হচ্ছে, গভীর শ্রদ্ধা সহকারে শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভুর পদারু অনুসরণ করা। তা হলে আমাদের প্রচেষ্টায় আমরা যে সফল হব, তাতে কোন সন্দেহ নেই।

গ্লোক ১৫১

তবে সব সন্মাসী মহাপ্রভুকে লৈয়া। ্ভিক্ষা করিলেন সভে, মধ্যে বসাইয়া॥ ১৫১॥

# শ্লোকার্থ

তারপর সমস্ত সন্মাসীরা শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভূকে তাঁদের মাঝখানে বসিয়ে প্রসাদ প্রহণ করলেন।

# তাৎপর্য

পূর্বে খ্রীচৈতন্য মহাপ্রত্ব মায়াবাদী সয়্যাসীদের সঙ্গে মেলামেশা করেননি, এমন কি কথাও বলেননি। এখন তিনি তাঁদের সঙ্গে একসাথে বসে প্রসাদ সেবন করছেন। এর থেকে বোঝা যায় যে, খ্রীচৈতন্য মহাপ্রত্ব যখন তাঁদের হরেকৃষ্ণ মহামন্ত্র কীর্তনে উদ্ধুব করেজিলেন এবং তাঁদের সমস্ত অপরাধ ক্ষমা করেছিলেন, তখন তাঁরা পবিত্র হয়েজিলেন। তাই, তাঁদের সঙ্গে একসাথে বসে আহার করতে তাঁর কোন আপত্তি ছিল না, যদিও শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভু জানতেন যে, সেই আহার্য বস্তুওলি ভগবানকে নিবেদন করা হয়নি। মায়াবাদী সয়্যাসীরা ভগবানের শ্রীবিশ্রহের আরাধনা করেন না, আর যদিও বা করেন, তাঁরা শিবের পূজা করেন অথবা পঞ্চোপাসনা (বিষ্ণু, শিব, দুর্গা, গণেশ এবং সূর্যের উপাসনা) করেন। এখানে আমরা কোন দেব-দেবী অথবা বিষ্ণুর উল্লেখ পাই না, কিন্তু ভবুও শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভু সয়্যাসীদের সঙ্গে বসে আহার করেছিলেন, কারণ তাঁরা হরেকৃষ্ণ মহামন্ত্র কীর্তন করেছিলেন এবং তিনি তাঁদের অপরাধ ক্ষমা করেছিলেন।

শ্লোক ১৫২ ভিক্ষা করি' মহাপ্রভু আইলা বাসাঘর । হেন চিত্র-লীলা করে গৌরাঙ্গ-সুন্দর ॥ ১৫২ ॥

### শ্লোকার্থ

মারাবাদীদের সঙ্গে একত্রে আহার করে, গৌরসুন্দর শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভু তাঁর বাসায় ফিরে গেলেন। এইভাবে মহাপ্রভু তাঁর বিচিত্র লীলা প্রকাশ করলেন।

> শ্লোক ১৫৩ চন্দ্রশেষর, তপন মিশ্র, আর সনাতন । শুনি' দেখি' আনন্দিত সবাকার মন ॥ ১৫৩ ॥

# শ্ৰোকাৰ্থ

প্রীচৈতন্য মহাপ্রত্ব ধে কিতাবে যুক্তির মাধ্যমে মায়াবাদীদের পরাস্ত করেছেন, সেই কথা শুনে চন্দ্রশেশর, তপন মিশ্র এবং সন্যতন অত্যক্ত আনন্দিত হয়েছিলেন।

#### তাৎপর্য

সন্নাসী যে কিভাবে প্রচার করবে, তার একটি সুন্দর দৃষ্টান্ত এখানে দেওয়া হয়েছে। খ্রীচৈতনা মহাপ্রভূ যখন বারাণসীতে যান, তখন তিনি সেখানে একলাই গিয়েছিলেন, দলবল নিয়ে যাননি। কিছু সেখানে তিনি চন্দ্রশেখর ও তপন মিশ্রের সঙ্গে বন্ধুত্ব করেছিলেন, এবং সনাতন গোস্বামীও তার সঙ্গে সাক্ষাৎ করবার জন্য সেখানে এসেছিলেন। তাই, যদিও সেখানে তার বন্ধুবান্ধব ছিল না, কিন্তু প্রচারের ফলে এবং স্থানীয় মায়াবাদী সন্ন্যাসীদের তর্কে পরাস্ত করার ফলে, তিনি সেই অঞ্চলে প্রভূত যশ অর্জন করেছিলেন, তা পরবর্তী গ্লোকে বর্ণনা করা হয়েছে।

শ্লোক ১৫৪ প্ৰভূকে দেৰিতে আইসে সকল সন্মাসী। প্ৰভূব প্ৰশংসা কৰে সৰ বারাণসী॥ ১৫৪॥

#### শ্লোকার্থ

এই ঘটনার পর বহু মারাবাদী সন্মাসী শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভৃকে দেখতে এসেহিলেন, এবং সমস্ত বারাণসী নগরী মহাপ্রভৃর প্রশংসার মুখর হয়ে উঠেছিল।

> শ্লোক ১৫৫ বারাণসীপুরী আইলা শ্রীকৃষ্ণচৈতন্য । পুরীসহ সর্বলোক হৈল মহাধন্য ॥ ১৫৫ ॥

#### শ্লোকার্য

প্রীটেতন্য মহাপ্রভূ বারাণসী নগরীতে এলেন, এবং সেই নগরীর সমস্ত লোক সেই জন্য নিজেদের মহাধন্য বলে মনে করেছিলেন।

শ্লোক ১৫৬

লক্ষ লক্ষ লোক আইসে প্রভুকে দেখিতে। মহাভিড ইল দ্বারে, নারে প্রবেশিতে ॥ ১৫৬ ॥

# **শ্লোকার্থ**

মহপ্রেভুকে দেখবার জন্য লক্ষ লক্ষ লোক আসতে লাগল। ফলে গৃহের দরজায় ভীষণ ভিড় হল এবং তারা গৃহে প্রবেশ করতে পারল না।

শ্লোক ১৫৭

প্রভূ যবে যা'ন বিশ্বেশ্বর-দরশনে। লক্ষ লক্ষ লোক আসি' মিলে সেই স্থানে॥ ১৫৭॥

# শ্লোকার্থ

শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভূ যখন বিশ্বেশ্বর মন্দিরে যান, তখন তাঁকে দেখবার জন্য লক্ষ লক্ষ লোক সেখানে সমবেত হয়।

### তাৎপর্য

এই শ্লোকে আমরা দেখতে পাছি যে, খ্রীচেতন্য মহাপ্রভু নিয়মিতভাবে বারাণসীতে বিশ্বেশ্বরকে (শিবকে) দর্শন করতে যেতেন। বৈকবেরা সাধারণত দেবতাদের মন্দিরে যান না, কিন্তু আমরা এবানে দেখতে পাছি যে, খ্রীচৈতন্য মহাপ্রভু নিয়মিতভাবে বিশ্বেশ্বর মন্দিরে যেতেন। সাধারণত মায়াবাদী সন্ম্যাসী এবং শৈব পার্যমিতভাবে বিশ্বেশ্বর মন্দিরে যেতেন। সাধারণত মায়াবাদী সন্ম্যাসী এবং শৈব পার্যদেরা বারাণসীতে থাকে, কিন্তু বৈশ্বর সন্ম্যাসীরূপী খ্রীচৈতন্য মহাপ্রভু কেন বিশ্বেশ্বর মন্দিরে গোলেন? তার উত্তর হচ্ছে যে, বৈশ্বরেরা দেবতাদের অশ্বদ্ধা করেন না। বৈশ্বর সকলের প্রতি শ্রদ্ধানীল, তবে তিনি কখনও দেব-দেবীদের পরমেশ্বর ভগবানের সমকক্ষ বলে স্বীকার করেন না।

ব্রহ্ম-সংহিতায় শিব, ব্রহ্মা, সূর্য, গাণেশ, এবং বিষ্কুর প্রণাম-মন্ত্র উল্লেখ করা হয়েছে। নির্বিশেষবাদীরা পঞ্জোপাসনায় এনের সকলের পূজা করেন। নির্বিশেষবাদীরা তাঁদের মন্দিরে বিষ্ণু, শিব, সূর্য, দুর্গা, গণেশ এবং কখনও কখনও ব্রহ্মারও মূর্তি প্রতিষ্ঠা করেন, এবং বর্তমান যুগেও হিন্দুধর্মের নামে সেই প্রথা

প্রচলিত রয়েছে। বৈষ্ণবেরাও অন্যানা সমস্ত দেব-দেবীদের পূজা করতে পারেন, কিন্তু কেবল ব্রহ্ম-সংহিতার ভিত্তিতে, যা গ্রীচৈতন্য মহাপ্রভূ অনুসরণীয় বলে নির্দেশ দিয়ে গিয়েছেন। ব্রহ্ম-সংহিতায় শিব, ব্রহ্মা, দুর্গা, সূর্য, এবং গণেশের সম্বব্ধে যে নির্দেশ দেওয়া হয়েছে, তা এখানে আলোচনা করছি—

> সৃষ্টিস্থিতিপ্রলয়সাধনশক্তিরেকা ছায়েব যদ্য ভূবনানি বিভর্তি দুর্গা। ইচ্ছানুরূপমণি যদ্য চ চেষ্টতে সা গোবিন্দমাদিপুরুষং তমহং ভজামি॥

"ষরপশক্তি বা চিৎ-শক্তির ছায়াষরূপা প্রাপঞ্চিক জগতের সৃষ্টি, স্থিতি এবং প্রলয় সাধনকারী মায়াশক্তিই ভূকন-পূজিতা দুর্গা। তিনি যাঁর ইচ্ছানুসারে ক্রিয়া করেন, সেই আদিপুরুষ গোবিদকে আমি জঙ্কনা করি।" (ব্রহ্ম-সংহিতা ৫/৪৪)

> कीतः यथा पि विकातिवास्यागाः मझाग्रतः न हि जजः भृथगन्ति दराजाः । यः मञ्जूजामि जथा ममूरेभिः कार्याप्-गाविक्यापिभृक्यः जमहः जङ्गामि ॥

"দুধ যেমন বিকার-বিশেষের যোগে দই হয়ে যায়, তবুও কারণরূপ দুধ থেকে পৃথক তত্ত্ব হয় না, সেইরূপ যিনি কার্যবশত শন্তুতা প্রাপ্ত হন, সেই আদিপুরুষ গোবিন্দকে আমি ভজনা করি।" (*একা-সংহিতা ৫/৪৫*)

> ভাষান্ যথাশ্মশকলেধু নিজেধু তেজঃ স্বীয়ং কিয়ৎ প্রকটয়তাপি যদ্ধত্র । ব্রহ্মা য এষ জগদগুবিধানকর্তা গোবিন্দমাদিপুরুষং তমহং ভজামি ॥

"সূর্য যেমন সূর্যকান্ত আদি মণিসমূহে নিজ তেজ কিছু পরিমাণে প্রকট করেন, তেমনই বিভিন্ন অংশ-স্বরূপ ব্রহ্মা, যাঁর থেকে শক্তি প্রাপ্ত হয়ে ব্রহ্মাণ্ডের বিধান করেন, সেই আদিপুরুষ গোবিদকে আমি ভজনা করি।" (ব্রহ্ম-সংহিতা ৫/৪৯)

যৎপাদপল্লবযুগং বিনিধায় কুডছন্দ্রে প্রণামসময়ে স গণাধিরাজঃ।
বিদ্যান্ বিহস্তমলমস্য জগত্রয়স্য
গোবিন্দমাদিপুরুষং তমহং ভজামি ॥

"গণেশ ত্রিজগতের বিদ্ন বিনাশ করার উদ্দেশ্যে শক্তি লাভের জন্য যাঁর পাদপদ্ম স্বীয় মস্তকের কুত্তযুগলের উপর নিয়ত ধারণ করেন, সেই আদিপুরুষ গোবিন্দকে আমি ভজনা করি।" (ব্রহ্ম-সংহিতা ৫/৫০)

> राक्रकृत्वय प्रविज्ञा प्रकल श्रद्यांशः ताङ्गा प्रमञ्जमूत्रमृर्जितत्मर्यटङ्गाः । रम्पाङ्ग्या जमि प्रःकृष्कांनक्रका त्याविकमानिष्कृतसः जमदः जङ्गमि ॥

"সমস্ত গ্রহের রাজা, অশেষ তেজ বিশিষ্ট, সুরমূর্তি সবিতা বা সূর্য এই জগতের চক্ষুস্বরূপ। তিনি যাঁর আজ্ঞায় কালচক্রারত হয়ে অমণ করেন, সেই আদিপুরুষ গোবিন্দকে আমি ভজনা করি।" (ব্রহ্ম-সংহিতা ৫/৫২)

সমস্ত দেব-দেবীরা হছেন শ্রীকৃষ্ণের দাসদাসী; তাঁরা শ্রীকৃষ্ণের সমকক্ষ নন। তাই কেউ যদি পূর্বোক্ত পঞ্চোপাসনার মন্দিরে যান, তা হলে নির্বিশেষবাদীদের দৃষ্টিভঙ্গিতে সেখনকার দেব-দেবীদের দর্শন করা উচিত নয়। তাঁরা সকলেই হছেন সবিশেষ দেব-দেবী, তাঁরা সকলেই প্রমেশ্বর ভগবানের আদেশ অনুসারে তাঁর সেবা করেন। যেমন, শঙ্করাচার্য হছেন শিবের অবতার, সেই কথা পদ্ম-পুরাণে বর্ণিত হয়েছে। তিনি পরমেশ্বর ভগবানের নির্দেশ অনুসারে মায়াবাদ দর্শন প্রচার করেছিলেন। সেই বিষয়ে আমরা এই পরিছেদের ১১৪ প্রোকে আলোচনা করেছি—

र्णंत पाय नारि, एउँटा पाखाकाती नाम । पात एरेरे उत्त जात रस मर्वनाण ॥

'বেদের প্রকৃত অর্থ আচ্ছাদন করেছেন বলে শঙ্করাচার্যের কোন দোষ হয়নি, ভগবানের নির্দেশেই তিনি তা করেছেন।" যদিও শিব ব্রাহ্মণরূপে (শঙ্করাচার্যরূপে) মায়াবাদরূপ অসৎ শাস্ত্র প্রচার করেছিলেন, তবুও শ্রীটেতন্য মহাপ্রতু বলেছেন যে, যেহেতু তিনি পরমেশ্বর ভগবানের নির্দেশানুসারে তা করেছিলেন, সেই হেতু তাঁর কোন দোষ নেই।

সমন্ত দেব-দেবীদের উপযুক্ত শ্রন্ধা প্রদর্শন করা আমাদের অবশা কর্তবা। কেউ যদি একটা পিপীলিকাকে পর্যন্ত শ্রদ্ধা প্রদর্শন করতে পারে, তা হলে দেব-দেবীদের করবে না কেন? তবে একটা কথা আমাদের সব সময় মনে রাখতে হবে যে, দেব-দেবীরা পরমেশ্বর ভগবানের সমকক্ষ বা ভগবান থেকে বড় নন। একলে ইশ্বর কৃষ্ণ, আর সব ভৃত্য—"একমাত্র শ্রীকৃষ্ণই হচ্ছেন পরমেশ্বর ভগবান, আর

শিব, দুর্গা, ব্রহ্মা, গাণেশ ও সমস্ত দেবতারা তাঁর ভূত।" সকলেই পরমেশ্বর ভগবানের সেবা করছেন, আর আমাদের মতো ক্ষুদ্র ও নগণ্য জীবদের আর কি কথা? আমরা অবশ্যই পরমেশ্বর ভগবানের নিত্য দাস। মারাবাদ দর্শন অনুসারে দেব-দেবী, জীব এবং পরমেশ্বর ভগবান সবাই সমপর্যায়ভূক্ত। তাই এটি হচ্ছে বৈদিক জ্ঞানের সব চাইতে মূর্যতাপূর্ণ সিদ্ধান্ত।

শ্লোক ১৫৮ স্নান করিতে ঘবে যা'ন গঙ্গাতীরে। তাহাঞি সকল লোক হয় মহাভিড়ে॥ ১৫৮॥

# শ্লোকাৰ্থ

শ্রীটেতন্য মহাপ্রভু যখন স্নান করার জন্য গঙ্গাতীরে যেতেন, তখন সেখানে লক্ষ লক্ষ লোকের ভিড় হত।

> শ্লোক ১৫৯ বাহ তুলি' প্রভু বলে,—বল হরি হরি । হরিধ্বনি করে লোক স্বর্গমত্য ভরি' ॥ ১৫৯ ॥

# শ্লোকার্থ

বাহু তুলে জ্রীচৈতন্য মহাপ্রভু যখন বলতেন, "বল হরি। হরি।" তখন স্বর্গ-মর্জ্য ভরে মানুষ হরিধ্বনি দিতেন।

> শ্লোক ১৬০ লোক নিস্তারিয়া প্রভূর চলিতে হৈল মন। বৃন্দাবনে পাঠাইলা শ্রীসনাতন ॥ ১৬০ ॥

#### শ্ৰোকাৰ্থ

এইভাবে অসংব্য মানুধকে উদ্ধার করে মহাপ্রভুর বারাণসী ছেড়ে যেতে ইচ্ছা হল। ডাই সনাতন গোস্বামীকে শিক্ষাদান করে, ডিনি তাঁকে বৃন্ধাবনে পাঠালেন।

বৃদ্দাবন থেকে ফেরার পথে গ্রীচেতন্য মহাপ্রভুর বারাণসীতে থাকবার প্রকৃত উদ্দেশ্য ছিল সনাতন গোস্বামীর সঙ্গে সাক্ষাৎ করা এবং তাঁকে শিক্ষাদান করা। গ্রীচৈতন্য মহাপ্রভু যখন মথুরা থেকে বারাণসীতে ফিরে যান, তখন সনাতন গোস্বামীর সঙ্গে তাঁর সাক্ষাৎ হয়। সেখানে দৃই মাস ধরে প্রীচৈতন্য মহাপ্রভু তাঁকে বৈষ্ণব-দর্শন এবং বৈষ্ণব-আচরণ সম্বন্ধে শিক্ষাদান করেন। শিক্ষা সম্পাদন হলে, তিনি তাঁকে তাঁর আদেশ পালন করার জন্য বৃদ্দাবনে পাঠান। সনাতন গোস্বামী যখন বৃদ্দাবনে যান, তখন সেখানে কোন মন্দির ছিল না। সেই নগরীটি তখন একটি ফাঁকা মাঠের মতো অবহেলিত হয়ে পড়ে ছিল। সনাতন গোস্বামী যমুনার তীরে বাস করছিলেন, এবং তার কিছুকাল পরে তিনি ধীরে ধীরে সেখানকার প্রথম মন্দিরটি গড়ে তোলেন; তারপর অন্যান্য মন্দির গড়ে উঠতে থাকে এবং এখন সেই শহরটি প্রায় পাঁচ হাজার মন্দিরে পূর্ণ।

শ্লোক ১৬১ রাত্রি-দিবসে লোকের শুনি' কোলাহল । বারাণসী ছাড়ি' প্রভু আইলা নীলাচল ॥ ১৬১॥

# শ্লোকার্থ

যেহেতৃ বারাণদী নগরী সর্বদাই অভান্ত কোলাহলমুখর, তাই সনাতন গোস্বামীকে বৃন্দাবনে পাঠিয়ে তিনি জগনাবপুরীতে ফিরে আসেন।

> শ্লোক ১৬২ এই লীলা কহিব আগে বিস্তার করিয়া। সংক্ষেপে কহিলাঙ ইহাঁ প্রসঙ্গ পাইয়া॥ ১৬২॥

# **শ্লোকার্থ**

আমি খ্রীটেতন্য মহাপ্রভূর এই লীলা-বিলাসের কথা এইখানে সংক্ষেপে বর্ণনা করলাম, পরে আমি বিস্তারিতভাবে তা বর্ণনা করব। শ্লোক ১৬৩ এই পঞ্চতত্ত্বরূপে শ্রীকৃষ্ণটৈচতন্য । কৃষ্ণ-নাম-প্রেম দিয়া বিশ্ব কৈলা ধন্য ॥ ১৬৩ ॥

### <u>হোকার্থ</u>

এই পঞ্চতত্ত্বরূপে খ্রীচৈতন্য মহাপ্রভু সমগ্র বিশ্ব জুড়ে কৃষ্ণনাম বিতরণ করে, সমস্ত বিশ্বকে ধন্য করলেন।

### তাৎপর্য

এখানে বলা হয়েছে যে. সপার্ষদ সংকীর্তন আন্দোলন প্রচার করে শ্রীচৈতনা মহাপ্রভূ সমগ্র বিশ্বকে ধন্য করেছিলেন। পাঁচশ বছর আগে স্বরং আবির্ভূত হয়ে প্রীচৈতন্য মহাপ্রভূ সমগ্র বিশ্বকে পবিত্র করেছিলেন। কেউ যদি আচার্যের নির্দেশ পালন করে ঐকাত্তিকভাবে শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভুর সেবা করার চেষ্টা করেন, তা হলে তিনি সমগ্র বিশ্ব ছাড়ে হরেকুঞ্চ মহামন্ত্র প্রচার করতে সফল হবেন। কিন্তু মূর্য লোকেরা বলে যে, ইউরোপীয়ান এবং আমেরিকানরা সন্ন্যাস গ্রহণ করতে পারে না, কিন্তু এখানে আমরা দেখছি যে, প্রীচৈতন্য মহাপ্রভু সমস্ত বিশ্ব জুড়ে এই সংকীর্তন আন্দোলন প্রচার করতে চেয়েছিলেন। প্রচার করার জনা সন্ন্যাসীদের নিতান্তই প্রয়োজন। যে সমস্ত সমালোচকেরা মনে করে যে, কেবল ভারতবাসীরাই অথবা হিন্দুরাই প্রচারের উদ্দেশ্যে সন্ন্যাস গ্রহণ করতে পারেন, প্রকৃতপক্ষে তাদের কোন জ্ঞানই নেই। সন্ন্যাসী ছাড়া প্রচারকার্য ব্যাহত হবে। তাই শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভর নির্দেশ অনুসারে এবং তাঁর পার্যদদের আশীর্বাদে এই বিষয়ে কোন ভেদাভেদ জ্ঞান থাকা উচিত নয়। পক্ষান্তরে, পৃথিবীর বিভিন্ন প্রান্তের মানুষদের প্রচার করার শিক্ষাদান করে সন্ন্যাস দিতে হবে, যাতে গ্রীচৈতন্য মহাপ্রভুর সংকীর্তন আন্দোলন অন্তহীনভাবে বর্ধিত হতে পারে। আমরা মূর্বের সমালোচনায় কর্ণপাত করি না। আমরা কেবল পঞ্চতত্ব সহ গ্রীচৈতন্য মহাগ্রভুর আশীর্বাদের উপর নির্ভর করে আমাদের কাজ চালিয়ে যাব।

> শ্লোক ১৬৪ মথুরাতে পাঠাইল রূপ-সনাতন। দুই সেনাপতি কৈল ভক্তি প্রচারণ॥ ১৬৪॥

# শ্লোকার্থ

গ্রীচৈতন্য মহাপ্রভূ তাঁর দুই সেনাপতি জ্রীরূপ গোস্বামী এবং জ্রীসনাতন গোস্বামীকে ভগবস্তুক্তি প্রচার করার জন্য বৃন্দাবনে পাঠালেন।

# তাৎপর্য

খ্রীরূপ গোস্বামী এবং শ্রীসনাতন গোস্বামী যথন বৃদাবনে যান, তখন সেখানে কোন মন্দির ছিল না, কিন্তু তাঁদের প্রচারের ফলে ধীরে ধীরে তাঁরা বিভিন্ন মন্দির তৈরি করতে সক্ষম হয়েছিলেন। গ্রীসনাতন গোস্বামী শ্রীশ্রীমদনমোহন মন্দির প্রতিষ্ঠা করেছিলেন এবং শ্রীরূপ গোস্বামী শ্রীশ্রীগোবিদজীর মন্দির প্রতিষ্ঠা করেছিলেন। তেমনই তাঁদের ভ্রাতুষ্পুত্র শ্রীজীব গোস্বামী শ্রীশ্রীরাধা-দামোদরের মন্দির প্রতিষ্ঠা করেছিলেন। শ্রীলোকনাথ গোস্বামী শ্রীশ্রীগোকলানদের মন্দির প্রতিষ্ঠা করেছিলেন এবং গ্রীশ্যামানন্দ গোস্বামী গ্রীশ্রীশ্যামসৃন্দরের মন্দির প্রতিষ্ঠা করেছিলেন। এইভাবে ধীরে ধীরে বহু মন্দির গড়ে ওঠে। ভগবানের বাণী প্রচারের জন্য মন্দির তৈরি করার প্রয়োজন। গোস্বামীরা কেবল গ্রন্থই রচনা করেননি, তাঁরা মন্দিরও প্রতিষ্ঠা করেছিলেন, কারণ ভগবানের বাণী প্রচারের জন্য দৃই-ই প্রয়োজন। শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভু চেয়েছিলেন তাঁর সংকীর্তন আন্দোলন যেন সারা পৃথিবী জুড়ে প্রচারিত হয়। এখন কৃষ্ণভাবনামৃত সংঘ (ইস্কন) শ্রীটেতন্য মহাপ্রভুর বাণী প্রচারের দায়িত্বভার গ্রহণ করেছে। তাই, এই সংস্থার সদস্যদের কর্তব্য হচ্ছে, পৃথিবীর প্রতিটি নগরে ও গ্রামে কেবল ভগবানের মন্দির প্রতিষ্ঠাই নয়, ভগবং-তত্ত্ব সমন্বিত যে সমস্ত গ্রন্থাবলী লেখা হয়েছে, সেগুলি বিতরণ করা। গ্রন্থ বিতরণ এবং মন্দির প্রতিষ্ঠা দুটিরই গুরুত্ব রয়েছে এবং এই দুটি যেন সমান্তরালভাবে চলতে থাকে।

# শ্লোক ১৬৫ নিত্যানন্দ-গোসাঞে পাঠাইলা গৌড়দেশে। তেঁহো ভক্তি প্রচারিলা অশেষ-বিশেষে॥ ১৬৫॥

### শ্লোকার্থ

শ্রীরূপ গোস্বামী এবং শ্রীসনাতন গোস্বামীকে যেমন তিনি মধুরায় পাঠালেন, ডেমনই শ্রীনিত্যানন্দ প্রভূকে ভগবস্তুক্তি প্রচার করার জন্য তিনি গৌড়দেশে (বাংলায়) পাঠালেন।

# তাৎপর্য

শ্রীনিত্যানন্দ প্রভুর নাম বঙ্গদেশে অতি প্রসিদ্ধ। অবশ্য, যে শ্রীনিত্যানন্দ প্রভুকে জানে, সে শ্রীচৈতনা মহাপ্রভুকেও জানে, কিন্তু কিছু তত্ত্বজ্ঞানহীন ভক্ত রয়েছে, যাবা শ্রীচৈতনা মহাপ্রভুর থেকেও শ্রীনিত্যানন্দ প্রভুকে বেশি ওরুত্ব দেন। এটি ঠিক নয়। তেমনই আবার শ্রীচৈতনা মহাপ্রভুকে শ্রীনিত্যানন্দ প্রভুর থেকে বেশি ওরুত্ব দেওয়াও উচিত নয়। শ্রীচৈতনা নিরিতামূতের গ্রন্থকার শ্রীল কৃষ্ণদাস কবিরাজ গোস্বামী গৃহত্যাগ করেছিলেন, কারণ তাঁর ভাই শ্রীচৈতনা মহাপ্রভুর ওরুত্ব প্রদর্শন করেতে গিয়ে শ্রীনিত্যানন্দ প্রভুকে হেয় করেছিলেন। প্রকৃতপক্ষে শ্রীনিত্যানন্দ প্রভু বড়, না শ্রীবেটতনা মহাপ্রভু বড়, না শ্রীবেটতনা মহাপ্রভু বড়, না শ্রীবেটত আচার্য প্রভু বড়, সেই বিচার না করে পঞ্চতত্বের প্রতি শ্রদ্ধাশীল হওয়া উচিত। সমানভাবে ওাদের সকলকে শ্রদ্ধা করা উচিত—শ্রীকৃষ্ণটৈতনা প্রভু নিত্যানন্দ। শ্রীঅইনত গদাধর শ্রীবাসাদি গৌরভক্তবৃন্দ। শ্রীচেতনা মহাপ্রভু এবং শ্রীনিত্যানন্দ প্রভুর সমস্ত ভক্তরাই পৃদ্ধনীয়।

শ্লোক ১৬৬ আপনে দক্ষিণ দেশ করিলা গমন । গ্রামে গ্রামে কৈলা কৃষ্ণনাম প্রচারণ ॥ ১৬৬ ॥

### শ্লোকার্থ

শ্রীটৈতন্য মহাপ্রভু নিজেই দক্ষিণ ভারতে গিয়েছিলেন, এবং প্রতিটি নগরে ও গ্রামে কৃষ্ণনাম প্রচার করেছিলেন।

> শ্লোক ১৬৭ সেতৃবন্ধ পর্যন্ত কৈলা ভক্তির প্রচার । কৃষ্ণপ্রেম দিয়া কৈলা সবার নিস্তার ॥ ১৬৭ ॥

# গ্লোকার্থ

এইভাবে খ্রীচৈতন্য মহাপ্রভূ ভারতের সর্বদক্ষিণ প্রান্তে সেভ্বন্ধ (কন্যাকুমারিকা) পর্যন্ত সর্বত্র ভগবন্ধক্তি এবং কৃষ্ণপ্রেম বিতরণ করেছিলেন এবং এইভাবে তিনি সকলকে উদ্ধার করেছিলেন। শ্লোক ১৬৮ এই ত' কহিল পঞ্চতত্ত্বের ব্যাখ্যান । ইহার প্রবশে হয় চৈতন্যতত্ত্ব-জ্ঞান ॥ ১৬৮ ॥

# শ্লোকার্থ

এইভাবে আমি পঞ্চতত্ত্বের ব্যাখ্যা করলাম, তা শ্রবণের ফলে শ্রীচৈতন্য মহাপ্রস্থ সম্বন্ধে জ্ঞান বৃদ্ধি পায়।

# তাৎপর্য

শ্রীচৈতনা মহাপ্রভূকে বৃঝতে হলে, পঞ্চতত্ত্বের বিষয়টি অত্যন্ত ওরুত্বপূর্ণ। সহজিয়ারা পঞ্চতত্ত্বের ওরুত্ব বৃঝতে না পেরে, 'ভঙ্ক নিতাই গৌর রাধে শ্যাম । জপ হরে কৃষ্ণ হরে রাম'। অথবা 'শ্রীকৃষ্ণটেতন্য প্রভূ নিত্যানন্দ। হরে কৃষ্ণ হরে রাম শ্রীরাধে গোকিদ'—এই ধরনের মনগড়া ছড়া তৈরি করে। এওলি ভাল কবিতা হতে পারে, কিন্তু তার দ্বারা ভগবন্তুক্তির মার্গে উন্নতি সাধন করা মায় না। তাদের এই জ্বপে অনেক তত্ত্বগত ভূলন্নান্তি রয়েছে, যা এখানে আলোচনা করা নিস্প্রয়োজন। পঞ্চতত্ত্বের নাম কীর্তন করার সময়, পূর্ণ প্রণতি নিবেদন করে অত্যন্ত বিনয়াবনত চিত্তে বলা উচিত—"শ্রীকৃষ্ণটেতনা প্রভূ নিত্যানন্দ। শ্রীঅদ্বৈত গদাধর শ্রীবাসাদি গৌরভক্তবৃন্দ। এই কীর্তনের ফলে নিরপরাধে হরেকৃষ্ণ মহামন্ত্র কীর্তনের যোগ্যতা লাভের আশীর্বাদ লাভ করা যায়। 'হরেকৃষ্ণ মহামন্ত্র' কীর্তন করার সময়ও পর্ণরূপে সেই মন্ত্র উচ্চারণ করা উচিত, যথা—

হরে कृष्ण হরে कृष्ण कृष्ण कृष्ण হরে হরে। হরে রাম হরে রাম রাম রাম হরে হরে।

মূর্থের মতো কোন কল্পনাপ্রসূত ছড়ার কীর্তন করা উচিত নয়। কেউ যদি কীর্তন করার প্রকৃত প্রভাব লাভ করতে চান, তা হলে তাঁকে নিষ্ঠাভরে মহান আচার্যদের অনুসরণ করতে হবে। সেই সম্বন্ধে মহাভারতে বলা হয়েছে—মহাজনো যেন গতঃ স প্রাঃ—"মহাজনেরা এবং আচার্যরা যে পথে গমন করেছেন, পরমার্থ সাধনে সেই পথই অবলম্বন করা উচিত।"

শ্লোক ১৬৯ শ্রীচৈতন্য, নিত্যানন্দ, অদ্বৈত,—তিন জন । শ্রীবাস-গদাধর-আদি মত ভক্তগণ ॥ ১৬৯ ॥

# শ্লোকার্থ

পঞ্চতত্ত্ব মহামন্ত্র উচ্চারণ করার সময় খ্রীচৈতন্য মহাপ্রভূ, খ্রীনিত্যানন্দ প্রভূ, খ্রীঅদ্বৈত প্রভূ, খ্রীগদাধর এবং খ্রীবাসাদি গৌরভক্তবৃন্দের নাম উচ্চারণ করা অবশ্য কর্তব্য। সেটিই হচ্চে পদ্ম।

> শ্লোক ১৭০ সবাকার পাদপদ্মে কোটি নমস্কার। যৈছে তৈছে কহি কিছু চৈতন্য-বিহার॥ ১৭০॥

### শ্লোকার্থ

এইভাবে বার বার পঞ্চতত্ত্বের শ্রীপাদপদ্মে কোটি কোটি দণ্ডবৎ প্রণাম নিবেদন করে, আমি শ্রীটৈতন্য মহাপ্রভুর লীলাবিলাস কিছুটা বর্ণনা করছি।

> শ্লোক ১৭১ শ্রীরূপ-রঘুনাথ-পদে যার আশ । চৈতন্যচরিতামৃত কহে কৃষ্ণদাস ॥ ১৭১ ॥

# গ্রোকার্থ

শ্রীল রূপ গোস্বামী এবং শ্রীল রঘুনাথ দাস গোস্বামীর শ্রীপাদপল্পে আমার প্রপতি নিবেদন করে, এবং তাঁদের কৃপা প্রার্থনা করে, তাঁদের পদাঙ্ক অনুসরণপূর্বক আমি কৃষ্ণদাস শ্রীচৈতন্য-চরিতামৃত বর্ণনা করিছি।

# তাৎপর্য

শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভূ সমন্ত পৃথিবী ভূড়ে প্রেম বিতরণ করে সংকীর্তন আন্দোলন প্রচার করতে চেয়েছিলেন, এবং তাই তার প্রকটকালে তিনি সংকীর্তন আন্দোলনকে অনুপ্রাণিত করেছিলেন। এই জনাই তিনি শ্রীল রূপ গোস্বামীকে বৃন্দাবনে পাঠিয়েছিলেন, শ্রীনিত্যানন্দ প্রভূকে বঙ্গদেশে পাঠিয়েছিলেন এবং স্বয়ং তিনি দক্ষিণ ভারতে গমন করেছিলেন। এইভাবে তিনি কৃপাপূর্বক বাকি পৃথিবী জুড়ে সেই প্রচারকার্য সম্পাদন করার দায়িত্ব আন্তর্জাতিক কৃষ্ণভাবনামৃত সংখের ওপর অর্পন করলেন। এই সংস্থার সদসাদের সর্বদা মনে রাখা উচিত যে, তাঁরা যদি চারটি বিধিবদ্ধ নিয়ম পালন করে আচার্যের নির্দেশ অনুসারে ঐকান্তিকভাবে ভগবানের বাণী প্রচার করেন, তা হলে অবশাই তাঁরা শ্রীচৈতন্য মহাপ্রভুর আশীর্বাদ লাভ করবেন, এবং সারা পৃথিবী জুড়ে তাঁদের প্রচার সাফলামণ্ডিত হবে।

পঞ্চতত্ত্বরূপে ভগবান শ্রীকৃষ্ণচৈতন্য মহাপ্রভুর বর্ণনা করে, শ্রীচৈতন্য-চরিতামূতের আদিনীলা সপ্তম পরিচ্ছেদের ভক্তিবেদান্ত তাৎপর্য সমাপ্ত।